#### Дорогие братья и сестры, уважаемые исследователи Священного Писания!

Представляем вам бланк-заказ на годовую подписку 2026 года.

#### Как оформить подписку?

- 1. Выберите нужные вам пособия.
- 2. Заполните бланк-заказ.
- 3. Передайте бланк-заказ до 15 июля 2025 года вместе с деньгами ответственному за периодику в вашей общине или пастору.

#### БЛАНК-ЗАКАЗ

НА ПЕРИОДИЧЕСКИЕ ИЗДАНИЯ 2026 г.

| Ф.И. | О. (полностью)                                 |                    |                          |                    |       |
|------|------------------------------------------------|--------------------|--------------------------|--------------------|-------|
| ∖др  | ec:                                            |                    |                          |                    |       |
|      |                                                | _ Д                |                          |                    |       |
| Гел. |                                                | Личі               | ная подпис               | СЬ                 |       |
|      | Наименование издания                           | Периодич-<br>ность | Стоимость<br>на весь год | Количество<br>экз. | Сумма |
| 1    | Урок СШ                                        | ежекварт.          | 340                      |                    |       |
| 2    | Урок СШ с комментариями                        | ежекварт.          | 520                      |                    |       |
| 3    | Урок СШ для молодежи                           | ежекварт.          | 1000                     |                    |       |
| 4    | Вести надежды                                  | ежекварт.          | 320                      |                    |       |
| 5    | Преодоление (урок)                             | ежекварт.          | 540                      |                    |       |
| 6    | Преодоление (пособие для учителя)              | ежекварт.          | 780                      |                    |       |
| 7    | Ручеек (урок)                                  | ежекварт.          | 720                      |                    |       |
| 8    | Ручеек (пособие для учителя)                   | ежекварт.          | 780                      |                    |       |
| 9    | Родничок (урок)                                | ежекварт.          | 720                      |                    |       |
| 10   | Родничок (пособие для учителя)                 | ежекварт.          | 780                      |                    |       |
| 11   | Чтения молитвенной недели на 2025 г.           | ежегодно           | 130                      |                    |       |
| 12   | Утренние чтения на 2026 г.                     | ежегодно           | 395                      |                    |       |
| 13   | Ежедневные чтения для детей<br>на 2026 г.      | ежегодно           | 700                      |                    |       |
| 14   | Ежедневные чтения для подростков<br>на 2026 г. | ежегодно           | 425                      |                    |       |
| 15   | Вечерние чтения на 2026 г.                     | ежегодно           | 425                      |                    |       |
| 16   | Адвентистский вестник                          | ежекварт.          | 400                      |                    |       |
| 17   | Чтения перед пожертвованиями                   | ежегодно.          | 95                       |                    |       |
| 0Б   | ЩАЯ СУММА ЗАКАЗА:                              |                    |                          |                    |       |

Убедительная просьба **НЕ ПЕРЕДАВАТЬ** бланк-заказ в конференцию, унион или издательство — он должен храниться у ответственного за периодику или пастора общины. Ответственный за периодику в общине или пастор на основании собранных бланков-заказов делает общий заказ от своей общины и передает его в конференцию.

## ПОСОБИЕ ПО ИЗУЧЕНИЮ БИБЛИИ В СУББОТНЕЙ ШКОЛЕ С КОММЕНТАРИЯМИ ДЛЯ УЧИТЕЛЕЙ

II КВАРТАЛ 2025 ГОДА

# КАК ИЗУЧАТЬ БИБЛЕЙСКИЕ ПРОРОЧЕСТВА

Шон Бунстра



## ІРИОБРЕТАЙТЕ

#### НАШИ КНИГИ ЛЮБЫМ УДОБНЫМ ВАМ СПОСОБОМ:

УЗНАВАЙТЕ ПЕРВЫМИ О НАШИХ НОВИНКАХ, АКЦИЯХ ИРАСПРОДАЖАХ:





WHATSAPP, TELEGRAM:

по телефону +7 800 100 54 12 (звонок по РФ БЕСПЛАТНЫЙ)

+7 953 44182 45

**WILDBERRIES** OZON

В СЕТИ КНИЖНЫХ МАГАЗИНОВ «ЧИТАЙ-ГОРОД»

II квартал 2025 года Пособие по изучению Библии в субботней школе с комментариями для учителей

## Как изучать библейские пророчества

Шон Бунстра

Ответственный редактор П. Давыдов Переводчик Н. Чумпалова Технический редактор А. Сущенко Дизайнер обложки С. Сибир Корректоры В. Мелешкина, И. Лобанов

Подписано в печать 18.09.2024 г.

Формат 60×84/16. Бумага газетная. Гарнитура Октава. Печать офсетная. Усл. печ. л. 14,88. Уч.-изд. л. 9,1. Тираж 5 089. Изд. № П-0935. Заказ № 6398.

Издательство «Источник жизни» 301000 Тульская обл., п. Заокский, ул. Восточная, 9 Тел. (48734) 2-01-01, 2-01-02 Тел. горячей линии: 8-800-100-54-12 (звонок бесплатный для жителей РФ) Книга — почтой: books@lifesource.ru www.7knig.org vk.com/club7knig t.me/club7knig

Типография издательства «Источник жизни»

#### Содержание

| Урок 1  | 29.03-04.04               | Некоторые принципы толкования пророчеств 9 |
|---------|---------------------------|--------------------------------------------|
| Урок 2  | 05.04-11.04               | Основания в книге Бытие                    |
| Урок 3  | 12.04-18.04               | Брачные образы                             |
| Урок 4  | 19.04-25.04               | Народы. Часть 1                            |
| Урок 5  | 26.04-02.05               | Народы. Часть 2 76                         |
| Урок 6  | 03.05-09.05               | Постижение смысла Жертвы 93                |
| Урок 7  | 10.05-16.05               | Основания для пророчества 109              |
| Урок 8  | 17.05-23.05               | Пророчества в Псалтири.<br>Часть 1         |
| Урок 9  | 24.05-30.05               | Пророчества в Псалтири.<br>Часть 2         |
| Урок 10 | 31.05-06.06               | Для кого наступит конец 157                |
| Урок 11 | 07.06-13.06               | Руфь и Есфирь                              |
| Урок 12 | 14.06-20.06               | Предвестники событий последних дней 189    |
| Урок 13 | 21.06-27.06               | Образы последних дней земли 205            |
| Материа | ил для встре <sup>і</sup> | и в малых группах                          |

Цитаты из Библии приводятся по русскому Синодальному переводу за исключением тех случаев, когда указана аббревиатура, обозначающая один из следующих переводов Библии на русский язык:

ИПБ — перевод Института перевода Библии в Заокском;

РБО — перевод Российского Библейского общества.

## ПРЕДВЕСТНИКИ ПРОРОЧЕСТВА

Во время войны в Персидском заливе (1990–1991) один известный протестантский проповедник был убежден, что в книге Откровение был предсказан именно этот конфликт. Вертолеты в этой войне напоминали ему саранчу из Откр. 9:2, 3: «Она отворила кладязь бездны, и вышел дым из кладязя, как дым из большой печи; и помрачилось солнце и воздух от дыма из кладязя. И из дыма вышла саранча на землю, и дана была ей власть, какую имеют земные скорпионы».

Не лучший способ толкования библейских пророчеств, не так ли? Тем не менее подобные интерпретации встречаются довольно часто. На эту тему публикуется множество книг, статей, видеороликов. В них содержится множество предсказаний и даже устанавливаются даты, которые касаются последних событий, обычно связанных с войнами или беспорядками на Ближнем Востоке.

Интересно, что ни одно из этих предсказаний пока не сбылось.

Как адвентисты седьмого дня мы придерживаемся христоцентричного подхода в толковании пророчеств. Данный подход означает, что мы не сосредотачиваем внимание на конкретном географическом месте Ближнего Востока или других локальных военных конфликтах. Вместо этого мы рассматриваем пророчества через призму великой борьбы между Христом и сатаной — вселенской духовной борьбы, которая достигнет кульминации, когда народ Божий, иудеи и язычники (см. Откр. 12:17; 14:12), столкнется с последним кризисом. В центре этого кризиса будет стоять вопрос

о поклонении Творцу (см. Откр. 14:7) в противовес поклонению зверю и его образу.

Ключ к пониманию пророчеств о последнем времени содержится в Дан. 2. В этой главе описывается их историческая канва. В ней представлены четыре мировые империи — Вавилон, Мидо-Персия, Греция, Рим, за которыми последовало установление Богом Своего вечного Царства, «которое вовеки не разрушится, и царство это не будет передано другому народу; оно сокрушит и разрушит все царства, а само будет стоять вечно» (Дан. 2:44). Параллельные пророчества в Дан. 7 и 8 содержат тот же мотив взлета и падения мировых империй, который продолжается до тех пор, пока навсегда не установится Царство Божье.

В Дан. 7 ангел-толкователь поясняет символы пророчества: «Эти большие звери, которых четыре, *означают*, что четыре царя восстанут от земли. Потом примут царство святые Всевышнего и будут владеть царством вовек и во веки веков» (Дан. 7:17, 18).

Четыре мировые империи (Вавилон, Мидо-Персия, Греция и Рим) следуют друг за другом в непрерывной последовательности на протяжении истории до тех пор, пока после Второго пришествия Иисуса Бог не установит Свое вечное Царство.

Согласно Дан. 2, мы живем в последнее время, перед возвращением Христа, в период, следующий за четвертым и последним земным царством.

Данная историческая перспектива будет основой для изучения темы нашего квартала — толкования библейских пророчеств; в частности, аллюзий (указаний), истории, образов и метафор, которые раскрывают пророческую истину, касающуюся заключительных событий истории земли.

«Аллюзия (от лат. *allusio* — шутка, намек), в художественной литературе, ораторской и разговорной речи — одна из стилистических фигур: намек на реальный политический, исторический или литературный факт, который предполагается общеизвестным»

(Литературный энциклопедический словарь. М., 1987. С. 20). Ср. «Слава Герострата», «Перейти Рубикон», «Пришел, увидел, победил» (прим. ред.).

Мы начнем с описания сотворения мира в книге Бытие — это повествование играет важную роль для понимания не только пророчеств, но и других событий, особенно искупительной смерти Христа на Голгофе. Далее обратимся к повествованию о Вавилонской башне, к служению в святилище, к книге Псалтирь, даже рассмотрим некоторые ветхозаветные истории. Во всех этих отрывках Священного Писания мы встретим образы, символы и метафоры, которые помогут нам явно понять пророчества о последнем времени, особенно те, что записаны в книге Откровение. Но есть одно условие: изучать их в молитве и смирении.

Одного квартала, конечно, недостаточно для того, чтобы приступить к изучению всех историй и образов, раскрывающих пророческую истину. Как знать, возможно, для этого нам понадобится вся вечность. А до тех пор, по милости Божьей, мы будем исследовать все, что в наших силах.

#### ОБ АВТОРЕ:

Шон Бунстра — проповедник, директор медиагруппы «Голос пророчества». Передачи с его участием и написанные им книги стали источником вдохновения для многих людей. За время своего многолетнего служения он проводил евангельские программы на всех континентах.

## УРОК 1 29 МАРТА— 4 АПРЕЛЯ

# Некоторые принципы толкования пророчеств

#### Библейские стихи для исследования:

Иер. 29:23, 24; Пс. 138:1–6; Дан. 12:4; Откр. 22:10; 2 Тим. 3:15–17; Евр. 4:12.

#### Памятный стих:

«Но хвалящийся хвались тем, что разумеет и знает Меня, что Я — Господь, творящий милость, суд и правду на земле; ибо только это благоугодно Мне, говорит Господь» (Иер. 9:24).

Христиане расходятся во многих вопросах, в том числе и в толковании пророчеств. По этой причине нехристиане считают изучение библейских пророчеств пустой тратой времени. В их представлении, если сами верующие до конца не определились со значением пророчеств, то им вообще не стоит за это браться. Но есть те, кто считает, что книга Откровение и другие пророческие книги в принципе недоступны для понимания. Поэтому они их не исследуют. К сожалению, иногда даже священнослужители поддерживают такую точку зрения, считая, что изучение пророчеств, особенно книги Откровение, больше проблем создает, чем решает.

Так было не всегда. В течение первых 18 столетий христианской истории большинство последователей Христа исследовали библейские пророчества. При этом существовало согласие в их толковании — в этом и состоит Божий замысел: «Умоляю вас, братия, именем Господа нашего Иисуса Христа, чтобы все вы говорили одно и не было между вами разделений, но чтобы вы соединены были в одном духе и в одних мыслях» (1 Кор. 1:10).

На этой неделе мы рассмотрим некоторые принципы, которых полезно придерживаться для последова-



тельного и надежного понимания библейских пророчеств.

воскресенье, 30 марта

## «Читающий да разумеет»

Принцип 1. Библию может изучать каждый человек.

Если вы посетите христианский книжный магазин и обратите внимание на заголовки книг, посвященных библейским пророчествам, вы увидите, что существует огромное разнообразие вариантов. Из-за этого у вас может возникнуть вопрос: «Действительно ли кто-то может объяснить библейские пророчества, в частности книгу Откровение?» Например, один автор будет утверждать, что антихрист — это метафора; другой будет считать, что антихрист придет в будущем; а по мнению третьего, антихрист указывает на определенную личность, живущую во времена Римской империи. Как отметил один проповедник: «Библия подобна старой скрипке: на ней можно сыграть любую мелодию, какую только захочешь».

Однако сама Библия не поддерживает полярность мнений относительно пророчеств. Вместо этого она приглашает нас исследовать пророчества, тем самым заверяя в том, что у Бога нет намерения нас запутать. Следовательно, мы можем познать истину из Божьего Слова.

| Прочитайте Мф. 24:15; Откр. 1:3; Мф. 11:29 и Иер. 9:23, 24. Что эти |  |  |  |  |  |  |
|---------------------------------------------------------------------|--|--|--|--|--|--|
| стихи говорят о намерении Бога быть понятным людям?                 |  |  |  |  |  |  |
|                                                                     |  |  |  |  |  |  |
|                                                                     |  |  |  |  |  |  |
|                                                                     |  |  |  |  |  |  |
|                                                                     |  |  |  |  |  |  |

Во многих университетах Библию изучают как памятник культуры. Преподаватели читают Библию точно так же, как если бы читали мифы Древнего мира. Для них библейские истории содержат зерно нравственной «истины», но их можно прочитывать как угодно. Для

таких преподавателей идея того, что Бог вдохновил людей на написание этой книги, смехотворна.

Поэтому они хотя и читают Библию, но не слышат голоса Божьего, следовательно, приходят к выводам, противоречащим библейской вести. Без посвященности Господу и без искреннего желания познать истину читающие Библию, скорее всего, не только не поймут ее вести, но и неправильно поймут святой характер Бога, раскрытый на ее страницах. Вот почему простое чтение Библии без нужных инструментов и, самое главное, без правильного отношения к водительству Святого Духа может принести вред.

Одного человека, не отличающегося благочестием, застали за чтением Библии. Когда его спросили, что он делает, он ответил: «Ищу лазейки. Ищу лазейки».

понедельник, 31 марта

#### Бог хочет, чтобы Его поняли

Принцип 2. Понимание Бога ограничено возможностью человеческого разума.

Представьте, какие чувства вы испытывали бы, когда, находясь в другой стране, вам нужно купить лекарство в аптеке или сходить на прием к врачу, а языка вы не знаете. Вы понимаете, что хотите сказать, но не можете выразить свои мысли, потому что у вас для этого нет нужных слов.

У Бога возникает другая проблема: «Но как небо выше земли, так пути Мои выше путей ваших, и мысли Мои выше мыслей ваших» (Ис. 55:9). Проблема не в том, что у Него не хватает словарного запаса, чтобы общаться с нами; проблема в том, что мы не способны полностью Его понять.

| Что говорят с | ледующие стихи о Божьем разуме в сравнении с нашим? |
|---------------|-----------------------------------------------------|
| Пс. 138:1-6   |                                                     |
| Пс. 146:5     |                                                     |
| Рим. 11:33 _  |                                                     |
| 1 Ин. 3:20    |                                                     |

Правда в том, что мы никогда не сможем полностью постичь Божий замысел, поскольку Бог бесконечен и всеведущ. В конце концов, мы едва ли можем полностью понять даже творение, что уж говорить о постижении Самого Создателя? Мы не в силах это сделать.

И хотя мы не можем постичь всего, нам открыто то, что необходимо для нашего спасения (см. 2 Тим. 3:14, 15). Когда апостолы разъясняли Евангелие своим слушателям, они часто ссылались на уже исполнившиеся пророчества. Из этого можно сделать вывод, что одна из главных целей пророчеств — образно представить замысел спасения. Действительно, в итоге библейские пророчества должны привести нас к Иисусу и обетованию спасения, которое Он предлагает всему человечеству.

Ведь Господь, через Которого было сотворено все (см. Кол. 1:16; Ин. 1:1–3), сходит на эту землю и затем приносит Себя в жертву на кресте за грехи каждого человека, даже самого падшего. Так сильно Бог любит всех нас. Совершив это для нас, Господь, очевидно, хотел, чтобы все знали, что Он предлагает нам в Иисусе. И пророчества могут нам в этом помочь.

Хотя мы многого не знаем, почему сейчас так важно сосредоточиться на открытом и следовать этому, а не пытаться понять то, что пока нельзя постичь?

вторник, 1 апреля

#### Книга пророка Даниила: «сокрой слова сии»

Принцип 3: Бог открывает понимание пророчеств в последнее время (перед Вторым пришествием Христа).

| Прочитайте |      |      | Даниилу | (cp. c | Откр. |
|------------|------|------|---------|--------|-------|
| 22:10)?    | <br> | <br> | <br>    |        |       |
|            | <br> |      | <br>    |        |       |
|            | <br> |      | <br>    |        |       |
|            |      |      |         |        |       |

Часто можно услышать, как проповедники цитируют стих из Дан. 12:4, чтобы предсказать стремительный рост технологических и научных знаний перед пришествием Христа. Многие также используют этот стих, чтобы описать развитие транспортных средств, произошедшее за последнее столетие или около того, которое значительно ускорило перемещение людей. Именно такой подход отражен в трудах адвентистских авторов. Хотя, безусловно, данное толкование имеет смысл, оно может иметь и другое значение.

Внимательно перечитайте Дан. 12:4. Наставление ангела Даниилу начинается с указания «сокрыть слова сии и запечатать книгу сию». Очевидно, речь идет о самой книге пророка Даниила. Следовательно, знание, которое должно внезапно увеличиться в конце времен, связано именно с этой книгой.

Это отличает книгу Даниила от книги Откровение. Иоанну было велено не запечатывать свою книгу (Откр. 22:10). Откровение должно было быть понятным с самого начала, поскольку «время близко». Напротив, книга пророка Даниила должна была стать более ясной лишь в отдаленном будущем.

На протяжении веков многие выдающиеся христианские мыслители пытались разгадать тайны книги пророка Даниила, и некоторые из них добились значительных успехов в этом. Однако понимание книги пророка Даниила стало стремительно развиваться после того, как пророчество о 1260 годах закончилось в 1798 году. В это время множество исследователей этой книги по всему миру начали приходить к выводу, что около 1843 года должно произойти нечто грандиозное.

Среди них особенно выделялся Уильям Миллер, чьи проповеди послужили началом великого адвентистского движения XIX века. Его труды положили начало цепочке событий, которые привели к формированию Церкви Остатка и ясному пониманию Трехангельской вести.

Таким образом, возникновение всемирного адвентистского движения можно рассматривать как исполне-

ние пророчества Даниила о том, что в «последнее время» «умножится ведение».

Однако не делая поспешных выводов о спасении людей, стоит задуматься о том, в какой «тьме» пребывает значительная часть христианского мира. Такая основополагающая истина, как седьмой день, суббота, установленная в Едеме, игнорируется и даже отвергается в пользу воскресенья — дня, уходящего корнями в римское язычество. Или представьте себе полное невежество в отношении смерти, когда большинство христиан верят в языческую идею о том, что умершие немедленно переходят в иной мир, который для некоторых также означает вечно пылающий ад.

И все же мы должны быть бесконечно благодарны Богу за свет, дарованный адвентистской церкви в познании истины. При этом важно быть смиренными.

среда, 2 апреля

#### Изучать Слово

Принцип 4: Для понимания библейского стиха необходимо изучать его в контексте всей Библии (Библия толкует сама себя).

Адвентисты седьмого дня во многом обязаны Уильяму Миллеру своим пониманием библейских пророчеств. Хотя его толкование некоторых ключевых отрывков, таких как Дан. 8:14, не было безупречным, методология Миллера сыграла важную роль, способствовав зарождению адвентистского движения — Остатка последнего времени.

| Прочитайте Мф. 5:18; 2 Тим. 3:15-          | 17 и Лк. 24:27. Чему учат нас эти |  |  |  |  |  |  |
|--------------------------------------------|-----------------------------------|--|--|--|--|--|--|
| стихи о подходе к библейским пророчествам? |                                   |  |  |  |  |  |  |
|                                            |                                   |  |  |  |  |  |  |
|                                            |                                   |  |  |  |  |  |  |
|                                            |                                   |  |  |  |  |  |  |
|                                            |                                   |  |  |  |  |  |  |

В каком-то смысле изучение Библии похоже на сборку огромного рисунка-пазла. Если вы соедините вместе всего два или три фрагмента, то едва ли сможете разглядеть всю картину целиком. Возможно, на этих двух или трех фрагментах вы увидите лошадь и решите, что собираете изображение лошадей. Но если вы соберете еще несколько фрагментов, то можно заметить курицу и корову. А когда вы соберете весь пазл, то поймете, что собирали пейзаж, на котором изображены город, ферма и горная цепь.

Одна из основных ошибок, которые совершают некоторые христиане при изучении Библии, заключается в том, что они воспринимают Священное Писание как сборник цитат и притчей, которые можно использовать в различных ситуациях.

К сожалению, такой же подход они применяют и к библейским пророчествам. Они вырывают отдельные стихи из контекста и сравнивают их с происходящими в мире событиями, не учитывая остальную часть Библии. Из-за этого появляется множество современных книг о пророчествах, которые приходится обновлять каждые несколько лет, потому что в них содержатся ошибки относительно того, что должно произойти и когда.

Вот почему так важно не просто выбирать несколько стихов по любой заданной теме, но вместо этого внимательно изучать все, что Библия говорит об этой теме, и принимать во внимание контекст, в котором находится сообщение. Очень легко вырвать стих или отрывок из контекста и заставить его говорить то, что мы хотим.

Каков ваш опыт общения с теми, кто использует только определенные, избранные стихи, чтобы подтвердить свою точку зрения, скажем, о состоянии мертвых? Или о субботе? Как лучше всего построить беседу с такими людьми?

## Образно или буквально?

Принцип 5: Библия сама объясняет свою символику.

Один из самых важных вопросов, с которыми сталкиваются исследователи пророчеств: как понять, следует ли понимать язык Библии образно или буквально? Как определить, использовал ли автор символический язык, и как расшифровать символы? Чтобы ответить на эти вопросы, необходимо рассмотреть, как данный символ использовался на протяжении всей Библии, а не оперировать его современным толкованием. Например, некоторые христиане предполагают, что образ медведя в Дан. 7 символизирует Россию, потому что сегодня этот символ ассоциируется с Россией. Но это ненадежный и небезопасный способ толкования пророческой символики.

Ознакомьтесь с приведенными ниже стихами, которые Библия толкует сама (то есть наделяет их правильным значением). Какой пророческий символ является общим для этих стихов в каждом конкретном случае и что, по словам Библии, он символизирует?

| • Дан. 7:7; Дан. 8:3; Дан. 7:24                 |  |
|-------------------------------------------------|--|
| • Откр. 1:16; Еф. 6:17; Евр. 4:12               |  |
| • Откр. 2:1; Откр. 21:2; Еф. 5:31, 32; Иер. 6:2 |  |

Если мы будем следовать простому принципу, согласно которому Библия сама объясняет свою символику, то большая часть «таинственности» вокруг пророческих символов просто исчезнет. Например, Библия сама присваивает конкретные значения следующим символам: рог символизирует политическую власть или нацию; меч символизирует Слово Божье; женщина символизирует церковь и т. д. Здесь мы можем ясно увидеть, как Библия толкует сама себя.

Однако остается открытым вопрос, почему Бог говорил символами, а не прямо? Почему, например, Петр называет город Рим Вавилоном в 1 Петр. 5:13?

Существует множество причин, по которым Бог решил использовать символический язык. Например, если бы в книге Откровение Рим был прямо назван источником зла, то это только усугубило бы и без того тяжелейшее положение христиан, которые и так подвергались преследованиям. Независимо от причин, мы можем быть уверены, что Бог желает, чтобы мы понимали значение библейских символов.

Даже если мы не понимаем некоторые символы и пророчества, как то, что мы понимаем, может укрепить нашу веру?

пятница, 4 апреля

## Для дальнейшего исследования

Прочитайте в книге Э. Уайт «Великая борьба» главу «Американский реформатор» (С. 319–324).

«Служители и народ утверждали, что пророчества книги пророка Даниила и книги Откровение являются непостижимой тайной. Но Христос обратил внимание Своих учеников на слова пророка Даниила относительно событий, которые должны были совершиться в их время, и сказал: "Читающий да разумеет" (Мф. 24:15). А утверждение, что откровение — тайна, не поддающаяся пониманию, противоречит самому названию этой книги: "Откровение Иисуса Христа, которое дал Ему Бог, чтобы показать рабам Своим, чему надлежит быть вскоре... Блажен читающий и слушающие слова пророчества сего и соблюдающие написанное в нем; ибо время близко" (Откр. 1:1, 3)...

Имея вдохновенное свидетельство, как осмеливаются люди утверждать, что книга Откровение — это непостижимая тайна? Это разгаданная тайна, открытая книга. Изучение книги Откровение направляет разум человека к пророчествам Даниила, и обе эти книги

содержат важнейшие наставления — Господь сообщил людям о событиях, которые должны произойти в конце истории земли.

Иоанну были открыты события, представляющие для церкви глубокий и волнующий интерес. Он видел положение, опасности, борьбу и окончательное избавление народа Божьего. Он видел, что после возвещения Вести начнется жатва на земле — сбор снопов для небесных житниц и сбор соломы для огня. Ему были открыты величайшие истины, особенно касающиеся последней церкви, чтобы обратившиеся к правде знали об ожидающей их борьбе и опасностях. Никто не должен оставаться во мраке неведения о грядущих событиях» (Уайт Э. Великая борьба. С. 341, 342).

#### Вопросы для обсуждения:

- 1. Как изучение пророчеств может укрепить вашу веру? Какие пророчества, написанные тысячи лет назад, о событиях, которые произойдут спустя сотни или даже тысячи лет, помогли вам укрепить вашу веру в Библию и, что более важно, в Бога, вдохновившего ее? Например, как Дан. 2 дает нам убедительные и логичные основания не только верить в существование Бога, но и в то, что Он знает будущее?
- 2. Как уберечь себя от необдуманного и необоснованного толкования библейских пророчеств, которые иногда появляются даже внутри нашей церкви? Почему важно быть осторожными и следовать совету «все испытывайте, хорошего держитесь» (1 Фес. 5:21)?

#### **УРОК 1. КОММЕНТАРИИ ДЛЯ УЧИТЕЛЕЙ**

**О**сновной стих: Иер. 9:24.

**Для исследования:** 2 Тим. 3:15-17.

#### **ЧАСТЬ І. ОБЗОР**

В начале нового учебного года преподаватель духовной семинарии задавал студентам одновременно простой и сложный вопрос: «Какое самое важное средство помогает вам понять Библию?» Студенты давали самые разные ответы: библейский словарь, молитва, Святой Дух, древнееврейский и древнегреческий язык, компьютерная программа для изучения Библии и т. д. Выслушав ответы, профессор отметил, что хотя все перечисленное было полезным, но есть одно средство, которое они не упомянули, — это время, самый ценный ресурс.

Время, безусловно, самое важное средство, необходимое для изучения Священного Писания. Это ресурс, которого нам часто не хватает.

Когда мы готовы уделить время чтению Библии, возникают следующие вопросы: «Как мы должны ее читать?», «Какие принципы помогут ее понять?»

#### ТЕМЫ УРОКА:

В этом уроке мы рассмотрим десять принципов, которыми необходимо руководствоваться при изучении библейских пророчеств.

Первые пять принципов относятся к отрывку:

- 1. Открытое чтение отрывок Библии следует читать с искренним желанием его понять.
- 2. Внимательное чтение библейский отрывок важен, поэтому он заслуживает нашего пристального внимания.
- 3. Эстетическое чтение мы должны ответственно подходить к интерпретации изучаемого отрывка.
- 4. Контекстуальное чтение библейский отрывок следует воспринимать в контексте повествования.

5. Интертекстуальное чтение — отрывок Библии следует воспринимать в контексте других библейских отрывков.

Остальные принципы относятся к читателю:

- 1. Духовное чтение отрывок Священного Писания следует воспринимать как вдохновленный свыше.
- 2. Осмысленное чтение библейский отрывок сложен; чтобы его понять, необходимо приложить умственные усилия.
- 3. Чтение в группе Библия была написана для сообщества верующих.
- 4. Чтение с оглядкой на жизнь библейский отрывок затрагивает жизнь читателя.
- 5. Этическое чтение во время чтения нужно наслаждаться красотой и изяществом отрывка.

#### ЧАСТЬ II. КОММЕНТАРИЙ

#### ВНИМАТЕЛЬНОЕ ОТНОШЕНИЕ К БИБЛИИ

Библия — это основа библейского пророчества. Поэтому первое, что должен сделать читатель, — это прочитать пророческий текст, стремясь найти истину.

1. Открытое чтение. Читайте текст с намерением его понять. Интересно, что сам Даниил начал понимать свое пророчество, изложенное в Дан. 9:2, только после того, как осознал, что не понимает его: «Я изумлен был видением сим и не понимал его» (Дан. 8:27). Библия говорит нам, что люди по своей природе находятся во «тьме» (Ин. 1:5). Самое распространенное искушение — считать, что смысл текста ясен без его тщательного исследования. Таким образом, читатель навязывает тексту свою мысль (в богословии это называется эйзегеза — вчитывание смыслов), вместо того чтобы позволить тексту говорить самому за себя (в богословии это называется экзегеза — выяснение смыслов). Это тот случай, когда мы читаем библейские пророчества с точки зрения наших собственных представлений или в свете событий, которые происходят в современности.

- 2. Внимательное чтение. Библейские пророчества содержат важную информацию о судьбе мира и важные для спасения истины (2 Тим. 3:15–17). Библейские пророки тщательно подбирали слова, чтобы передать свое вдохновенное видение, поэтому прочитывайте текст медленно, уделяя пристальное внимание его словам. Прочитайте текст несколько раз, чтобы убедиться, что вы ничего не упустили. Так «мы обнаружим на его страницах живительные источники, бьющие ключом там, где невнимательный читатель видит только пустыню» (Уайт Э. Воспитание. С. 191). Лучше признать, что вы чего-то не понимаете, чем довольствоваться поверхностным или ложным пониманием.
- 3. Эстетическое чтение. Литературные формы текста (его структура) помогают расшифровать вести пророчества. Например, пророчество Даниила об истукане в Дан. 2 проясняется благодаря параллели с пророчеством Даниила о четырех зверях в Дан. 7. Существуют также параллели между пророчествами книги пророка Даниила и книги Откровение. Рассмотрите таблицу, на которой апокалиптическое видение из Откр. 13, 14 во многом параллельно с пророчеством Дан. 7, которое также параллельно с пророчеством Дан. 8:

| Дан. 7                            | Откр. 13, 14                         |  |
|-----------------------------------|--------------------------------------|--|
| Звери из моря (Дан. 7:1-3)        | Зверь из моря (Откр. 13:1)           |  |
| Лев (Дан. 7:4)                    | Зверь с десятью рогами (Откр. 13:1)  |  |
| Медведь (Дан. 7:5)                | Барс (Откр. 13:2)                    |  |
| Барс (Дан. 7:6)                   | Медведь (Откр. 13:2)                 |  |
| Зверь с десятью рогами (Дан. 7:7) | Лев (Откр. 13:2)                     |  |
| Захватывающая власть (Дан. 7:8)   | Захватывающая власть (Откр. 13:3–18) |  |
| День искупления                   | Трехангельская весть (Откр. 14:1-13) |  |
| (Дан. 7:9-12/Дан. 8:14)           |                                      |  |
| Сын человеческий (Дан. 7:13, 14)  | Сын Человеческий (Откр. 14:14–16)    |  |

Данные параллели показывают, что небесный День искупления/Судный день в Дан. 7 и 8 соответствует провозглашению Трехангельской вести из Откр. 14 на земле и происходит одновременно с ним.

- 4. Контекстуальное чтение. Если говорить об историческом контексте, событие военного столкновения между северным вавилонским войском и южным египетским войском при Кархемише (ср. Дан. 1:1 с Иер. 46:2) будет использоваться пророком Даниилом в качестве образца для его пророчества об эсхатологических войнах между царем северным и царем южным 11-й главы. В литературном контексте тот факт, что текст Дан. 7 написан на арамейском языке, а текст Дан. 8 написан на древнееврейском языке, указывает на то, что пророчество Дан. 7 сосредоточено на царствах земных и имеет всемирное значение, в то время как пророчество Дан. 8 касается народа Божьего и имеет духовное значение.
- 5. Интертекстуальное чтение. Учитывая, что пророческий текст истолковывает сам себя, необходимо в первую очередь обращаться к библейскому тексту, а уже потом к комментариям и другим источникам. Такой подход основан на фундаментальном принципе, который был заложен Эллен Уайт вслед за реформатором Мартином Лютером: «Одни части Писаний поясняют другие... одно место становится ключом к пониманию другого» (Евангелизм. С. 581). Например, упоминание овна и козла в Дан. 8, в дополнение к многочисленным лингвистическим связям с Лев. 16, указывает на то, что пророчество Дан. 8 относится к Дню искупления.

#### ОТНОШЕНИЕ К ЛИЧНОМУ ОТКЛИКУ

Качество изучения пророчества зависит также от отношения человека к библейскому тексту.

1. Духовное чтение. Священное Писание богодухновенно, поэтому для его полного и истинного понимания необходимо использовать духовный подход. Как сказал Павел: «О сем надобно судить духовно» (1 Кор. 2:14). На практике это означает, что вера и молитва играют ключевую роль в процессе экзегетического исследования. Молитва помогает в изучении, потому что Сам Бог помогает чудесным образом. Вера в то, что Бог вдохновил пророческий текст, и в то, что это пророчество

исполнится, открывает перед читателем возможность увидеть его исполнение там, где другие могут его не заметить.

- 2. Осмысленное чтение. Для того чтобы понять библейский текст, нужно задействовать весь разум. Екклесиаст сказал об этом так: «Это тяжелое занятие дал Бог сынам человеческим, чтобы они упражнялись в нем» (Еккл. 1:13). Глагол «разуметь», ключевое слово в книге пророка Даниила, встречается в ней 15 раз. Ибо «хвалящийся хвались тем, что разумеет и знает Меня» (Иер. 9:24). Иными словами, познание Бога это конечная цель мудрости.
- 3. Чтение в группе. Пророческий текст дошел до нас через свидетельство общины народа Божьего и предназначен для нее. Когда Бог говорит, Он обычно обращается к Своему народу как к общине верующих: «Слушай, Израиль» (Втор. 6:4). Даниил предсказывает, что в конце времени «мудрые», то есть народ Божий, «уразумеют» (Дан. 12:10).
- 4. Чтение с оглядкой на жизнь. Если Священное Писание не изменит нас и не повлияет на нашу жизнь, мы не сможем его понять. Для того чтобы показать это, нам стоит вспомнить историю о европейском путешественнике, который насмехался над своим слугой-африканцем за то, что тот читал Библию: «Зачем ты читаешь Библию? Это же лишь сборник мифов». Слуга-африканец ответил: «Если бы я не читал Библию, я бы уже давно тебя съел». Эта история о том, как Слово Божье влияет на жизнь, потому что оно «острее всякого меча обоюдоострого» (Евр. 4:12). Таким образом, пророческое слово не только обличает грехи врагов и угнетателей народа Божьего, но и говорит или свидетельствует против них/нас (Иер. 28:7, 8).
- 5. Этическое чтение. К сожалению, библейские пророчества часто использовались для оправдания беззакония. Расистские теории, продвигавшие идею превосходства белой расы над черной для того, чтобы оправдать апартеид и рабство, основывались на искаженном понимании

Быт. 9:25. Антисемитизм, который привел к погромам и крестовым походам и сыграл весомую роль в уничтожении шести миллионов евреев, был основан на неправильным толковании библейского пророчества из Дан. 9:24. Злоупотребления и преступления, совершаемые против женщин, оправдывались ссылкой на пророчество Быт. 3:16. Изучая пророческое Слово Божье в этом квартале, мы должны позволить богодухновенному Писанию полностью руководить нашими умами и сердцами, чтобы мы могли получить «наставление в праведности» (2 Тим. 3:16).

#### **ЧАСТЬ III. ПРАКТИЧЕСКОЕ ПРИМЕНЕНИЕ**

Ответьте на вопросы:

- 1. Какие, на ваш взгляд, ключевые слова во 2 Тим. 3:15-17?
- 2. Обсудите значение слов: «Писания», «умудрить», «богодухновенно», «совершен».
- 3. Почему изучение Священного Писания вдохновляет?
- 4. Какова структура этого отрывка?
- 5. Каков контекст этого отрывка?
- 6. Найдите два других библейских текста на аналогичную тему. Например, Пс. 118:97–104 и Ин. 5:39. Сравните их. Чем они похожи и чем различаются?

#### ОТНОШЕНИЕ К НАШЕМУ ОТКЛИКУ:

- 1. Какие слова во 2 Тим. 3:15–17 указывают на важность благоговения для изучения Писания? Обсудите следующие слова: «Писание» (подразумевает духовную составляющую Библии), «богодухновенно» (даровано Богом, под влиянием Святого Духа).
- 2. Какие слова указывают на необходимость осмысленного чтения библейского текста? Обсудите следующие слова: «научение» (познавательная функция; информация для усвоения), «умудрить» (упражняться в размышлении), «наставление» (способность принимать наставление и усваивать новые уроки).

- 3. Какие слова говорят о чтении Священного Писания в общине? Обсудите следующие слова: «из детства» (влияние родителей), «исправление» (влияние родителей и учителей), «доброе дело» (что-то сделанное для других людей).
- 4. Какие слова указывают на применение текста в жизни? Обсудите слово «умудрить» (Библия помогает глубже понять многие аспекты жизни и сформировать собственное мнение).
- 5. Какие слова указывают на этическое чтение? Что значит фраза «в праведности»? (Священное Писание помогает различать, что правильно в духовном смысле, а что нет.)



## Основания в книге Бытие

#### Библейские стихи для исследования:

Быт. 2:22:1–13; Ис. 40:7, 8; Ин. 1:29; 3:16; 1 Кор. 15:15–19; Откр. 5:5–10; 12:1–9.

#### Памятный стих:

«На другой день видит Иоанн идущего к нему Иисуса и говорит: вот Агнец Божий, Который берет *на Себя* грех мира» (Ин. 1:29).

Одна из ключевых проблем современной интерпретации библейских пророчеств, в частности книги Откровение, — это неспособность признать ее древние корни. Автор Откровения предполагает, что ее читатели знают Ветхий Завет, и использует концепции, которые должны были быть хорошо известны его читателям. Хотя полезно знать все библейские отрывки, связанные с текстом Откровения, но среди них есть ключевые стихи, которые более, чем остальные, подготавливают почву для ее понимания. Например, книга Бытие, где описывается путь, по которому наш мир погрузился в греховный хаос. Почти каждое ключевое понятие, упомянутое в Откровении, в той или иной форме встречается в первых главах Библии.

На этой неделе мы изучим несколько фундаментальных концепций, лежащих в основе книги Откровение. Их много, поэтому мы рассмотрим лишь несколько из них, чтобы подтвердить крайне важный момент: понимание древних основ, стоящих за книгой Откровение, позволяет изучающему увидеть в тексте бесчисленные смысловые оттенки, каждый из них может дать важные уроки о природе человечества, Бога и борьбы, которая ведется в нашей Вселенной, а значит, и в нашей жизни.

#### Принцип «первого упоминания»

Большинство учебных программ вузов начинаются с общего вводного курса, который охватывает основные идеи и принципы. Такой курс служит основой для дальнейшего погружения в предмет. Точно так же, когда мы читаем Библию, мы замечаем, что и у Бога есть общий вводный курс — книга Бытие, содержащая идеи, которые будут более подробно рассмотрены в остальной части Библии.

Обычно, когда в Библии впервые упоминается какоелибо понятие (или символ), особенно если это происходит в первых главах книги Бытие, она становится смыслообразующим для общего понимания переданной им концепции. Таким образом, у нас появляется подсказка того, как это понятие будет использоваться во всем Священном Писании.

Некоторые исследователи Библии называют это «законом первого упоминания», хотя правильнее было бы назвать это принципом (или правилом), а не законом, поскольку он не является непреложным и из него существует множество исключений. Закономерность, которая прослеживается как в общем изучении Библии, так и в изучении библейских пророчеств, заключается в том, что Бог вводит информацию постепенно, начиная с базовых концепций, затем расширяя их на протяжении многих лет или даже столетий.

Прочитайте Ис. 40:7, 8; Мал. 3:6 и Евр. 13:8. Выделите в каждом из этих стихов общую идею относительно постоянства и неизменности Божьего Слова. Что это значит лично для вас и для вашей веры?

В современном мире часто говорят о «правдивости, правде» вместо «истины». Это связано с тем, что «истина» воспринимается как нечто, что может измениться со временем. Порой само понятие «истина» ставится под сомнение.

Но когда Бог утверждает некую истину, Он не меняет Своего мнения. Как только Он начинает учить Свой народ истине, мы можем быть уверены, что повтор одного и того же библейского принципа или темы не меняет его смысла, а, напротив, проливает на него дополнительный свет. Поэтому для изучения пророчеств имеет смысл изучить книгу Бытие, в которой мы впервые находим объяснение многих ключевых библейских концепций, а затем держать их в памяти при изучении остальной части Библии.

Почему так важно, чтобы мы не позволяли никому и ничему ослаблять нашу веру в Библию и ее безошибочные истины, как бы привлекательно и логично ни казалось утверждение о них? Какие скрытые способы для этого используются?

понедельник, 7 апреля

#### Понимание Божьей любви

Из-за того, что мы унаследовали греховную природу, наше восприятие мира искажено. Мы склонны к эго-изму и гордыне, и это влияет на наше миропонимание. Мы видим мир не так, как его видит Бог.

Пожалуй, ни одна концепция не была так сильно искажена греховным человечеством, как идея «любви». В современной культуре понимание любви больше сосредоточено на самореализации, а не на благе окружающих. Это эгоцентричный подход. Божье понимание любви другое.

Почему мы говорим о любви? Без правильного понимания природы любви мы не поймем библейские пророчества. Одна из ключевых тем книги «Великая борьба» — непонимание людьми характера Божьего. Эллен Уайт завершает книгу «Великая борьба» такими словами: «Вся Вселенная чиста. В бесчисленных творениях бьется один пульс согласия и радости. Во все концы безбрежного пространства текут потоки жизни, света и радости от Того, Кто сотворил все. От мельчайшего атома до величайшей галактики — все одушевленное и неодушевленное в своей неомраченной красоте и совершенной радости провозглашает: "Бог есть любовь"» (Великая борьба. С. 678).

Прочитайте Быт. 22:2. Это первое упоминание о любви в Библии. Сравните этот стих с «золотым» стихом Библии, Ин. 3:16. В чем вы находите параллели этих двух стихов? Как, на ваш взгляд, история жертвоприношения Авраама помогает лучше понять жертву Иисуса Христа?

Иногда в дополнение к нахождению первого упоминания той или иной концепции в Библии полезно найти первое упоминание этой же концепции в отдельных книгах Библии, особенно в Евангелиях. Мы находим первое упоминание о любви в следующих стихах Евангелий — Мф. 3:17; Мк. 1:11; Лк. 3:22 и Ин. 3:16.

Например, первое упоминание о любви в Евангелии у Иоанна (Ин. 3:16) особенно поучительно: оно, по-видимому, отсылает к истории жертвоприношения Исаака. Вера Авраама в Бога была такой, что он доверял Ему, решив поверить в то, что Бог сможет воскресить его сына, если он принесет его в жертву (Евр. 11:19). Это явилось предзнаменованием Божьей любви к роду человеческому. Он возлюбил нас в такой мере, что «отдал Сына Своего Единородного» (см. Быт. 22:2, 12, 16), а затем воскресил Его из мертвых. Таким образом, нам дается откровение о том, какую любовь, а именно жертвенную любовь, Бог питает к нам.

Как мы можем проявлять к другим самоотверженную любовь, которую Бог питает к нам? Почему большинству из нас такая любовь несвойственна?

вторник. 8 апреля

## «Где же агнец?»

Агнец — один из самых повторяющихся символов в книге Откровение. В ней Иисус назван «Агнцем» около 30 раз. В одной из самых впечатляющих сцен Откровения — посещении Иоанном Божьего тронного зала в Откр. 4, 5 — Агнец играет центральную роль.

| прочитаите быт. 22:7, 8 и откр. 5:5-10. какую роль в истории жерт<br>воприношения в Быт. 22 сыграл агнец?                               |  |  |  |  |  |  |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--|--|--|--|--|--|
|                                                                                                                                         |  |  |  |  |  |  |
| Как история жертвоприношения на горе Мориа (Быт. 22) помогает<br>нам понять, почему Иисус Христос в Библии часто представлен<br>Агнцем? |  |  |  |  |  |  |
|                                                                                                                                         |  |  |  |  |  |  |

Первое упоминание об агнце (евр. *се*) в Библии встречается в той же истории, где говорится о любви, — в Быт. 22, в частности, в вопросе Исаака: «Где же агнец?» (ст. 7). Удивительно, но остальная часть Библии предлагает развернутый ответ на этот вопрос. Тридцать восемь книг Ветхого Завета ведут читателя по пути, где на вопрос Исаака постепенно раскрывается все больше деталей. Начиная с пасхальных ритуалов и заканчивая ранними подвигами Давида, вся ветхозаветная история пронизана многочисленными мессианскими пророчествами, которые предвещают ответ на вопрос Исаака.

Затем, в Новом Завете, этот вопрос получает окончательный ответ, когда Иисус приходит во плоти и крови, совершает служение среди Своего народа и, наконец, приносит Свою жизнь в жертву на кресте.

Между тем взгляните на первое упоминание об Агнце в Евангелии от Иоанна — Ин. 1:29—34. Кажется, что Иоанн Креститель конкретно отвечает на вопрос Исаака, и обстановка для этого не могла бы быть более уместной. Грешники раскаиваются и заходят в воду для крещения, что символизирует смерть грешника и начало новой жизни. В этом контексте внезапно появляется Иисус, Агнец Божий, и, согласно рассказу Матфея, небеса отверзлись, чтобы объявить о Нем: «Сей есть Сын Мой возлюбленный, в Котором Мое благоволение» (Мф. 3:17). Эти слова — ответ Авраама на вопрос Исаака (Быт. 22:11—14).

Если соединить эти нити воедино, становится ясно, что Иисус, Агнец Божий, — наша заместительная жертва. Это проливает свет на наше понимание закланного Агнца в видении Иоанна.

Почему осознание того, что Иисус является нашей заместительной жертвой, так важно для нашего спасения? На что бы вы надеялись без Него как без заместительной жертвы, особенно если говорить о Божьем суде?

среда, 9 апреля

## Решение проблемы смерти

Пожалуй, самым страшным аспектом жизни в мире, отделенном от его Создателя, является смерть. Она нависает над каждым из нас, готовая настигнуть в любой момент. Смерть — это «возмездие за грех», наказание, которое мы получаем за то, что отдаляемся от единственного Источника жизни во Вселенной — ее Создателя.

Смерть играет важную роль в библейском пророчестве. Она не только существует как реальность, но и, что еще более важно, является ключом к разрешению проблемы, которое можно найти только в Иисусе, Его смерти и воскресении.

Первое упоминание о смерти в Библии и ее первое появление проливают много света на эту важную тему в пророчестве, помогая нам понять серьезность проблемы греха и ее решения.

| Прочитайте Быт. 2:15-17. Каковы, по словам Господа, последстви<br>непослушания человека? |
|------------------------------------------------------------------------------------------|
|                                                                                          |
| Где мы впервые видим физическую смерть? См. Быт. 4:8-12.                                 |
|                                                                                          |

Мы часто слышим, что «смерть — это просто часть жизни». Однако это неправда. Смерть — это противоположность жизни, ее разрушение; это нежеланный гость, который никогда не должен был стать частью нашего существования.

Несмотря на то, что мы уже привыкли к мысли о смерти, когда мы сталкиваемся с ней, наши сердца наполняются гневом и протестом. Как будто человечество в целом все еще чувствует, что с этим что-то не так.

Какой бы болезненной ни была тема смерти, есть случаи, которые кажутся еще более трагичными, чем остальные. Например, смерть ребенка. Ведь мы ожидаем, что родители уйдут из жизни раньше своих детей. Однако первая смерть, упомянутая в Писании, противоречит этой ожидаемой норме. Прежде чем Адам и Ева сами столкнулись со смертью, они пережили трагедию, когда их праведный сын был убит своим неправедным братом. Это была особенно несправедливая смерть.

| проблема греха, которая описана в книге Бытие? См. Откр. 1:18. |  |
|----------------------------------------------------------------|--|
|                                                                |  |
|                                                                |  |

Подумайте об Иисусе, Праведнике, Который, как и Авель, был умерщвлен неправедными. Какая смерть могла бы быть более несправедливой, чем смерть Христа? Какие еще параллели можно найти между смертью Авеля и смертью Христа на кресте? Как природа смерти Авеля может помочь нам понять, почему у Иисуса есть «ключи ада [могилы] и смерти» и что Бог предлагает нам в Нем?

Если мы не решим проблему смерти, то в итоге наша жизнь будет казаться бесполезной, бессмысленной и тщетной. Этот факт заставляет нас задуматься о том, как мы должны быть благодарны за то, что сделал для нас Иисус.

#### Змей

Ключевая тема в книге Откровение — поклонение. Тот, кто распространяет ложные системы поклонения, в стихе назван «драконом» (Откр. 13:2–4). Описание этого падшего херувима в образе змея не случайно. Оно напоминает нам о Едемском саде, где змей убедил Адама и Еву восстать против Творца и последовать за ним.

Сравните описание сатаны в отрывках Быт. 3:1–7 и Откр. 12:1–9.

| Отрывок                       | Змей<br>(Быт. 3:1–7) | Дракон<br>(Откр. 12:1–9) |
|-------------------------------|----------------------|--------------------------|
| Описание, харак-<br>теристики |                      |                          |
| Против кого<br>он действует   |                      |                          |
| Цель его дей-<br>ствий        |                      |                          |
| Методы его<br>действий        |                      |                          |

В Библии содержатся два основных повествования о том, как сатана пытается обмануть мир. Первое из них представлено в книге Бытие, когда на земле жили лишь два человека. Второе — в Откр. 12 и 13, где сатана назван «обольщающим всю вселенную» (Откр. 12:9) и тем, кто наделил зверя силой и склоняет «всю землю» к поклонению ему (Откр. 13:2, 3).

Одна из главных тем библейских пророчеств — это неизменный характер великой борьбы. Бог и Его Слово остаются неизменными, как и амбиции дьявола. К счастью, поскольку природа этой борьбы остается прежней и у нас есть четкие указания в пророчествах Библии, христиане могут выявлять тенденции и распознавать духовные ловушки, которые могут подстерегать их на пути. Бог всегда остается Богом, и то же самое

можно сказать о дьяволе. Сатана принимает тысячи обличий, но тысячелетия падшей человеческой истории в сочетании с пророческим сценарием, описанным в Откровении, показывают, что он никогда не отходит от стратегии, которую использовал в Едеме.

Бог обещал нам мудрость и проницательность (Иак. 1:5). Вооружившись непреложностью Писания, мы можем противостоять обольщениям дьявола. К сожалению, многие люди поддались им в прошлом, и, вероятно, большинство из нас также попадутся на его уловки в будущем.

Подумайте о том, как меняется культура с течением времени. Меняются общественные нормы; вещи, которые когда-то были приемлемыми, становятся неприемлемыми, и наоборот. Учитывая, что основные проблемы и действующие лица великой борьбы остаются неизменными, на что должен обратить внимание христианин, изучая меняющийся культурный ландшафт? Например, ложь дьявола о том, что Адам и Ева не умрут и будут подобны Богу, куда она вплетена в вашей культуре сегодня?

пятница. 11 апреля

#### Для дальнейшего исследования

Прочитайте в книге Эллен Уайт «Деяния апостолов» главу «Откровение» (С. 578–581).

Многие мировые религии сосредоточены на идеях, в то время как христианская религия прочно основана на исторических событиях. Библия — это летопись взаимодействия Бога с человечеством на протяжении тысячелетий, и, изучая ее, мы можем многое узнать о неизменности характера Бога.

Иногда мы можем думать, что уже достаточно хорошо знаем нашу особую пророческую весть, поэтому перестаем исследовать пророчества. Однако тот факт, что наша весть остается неизменной и последовательной, не означает, что она не вызывает вопросов. Те, кто продолжает исследовать библейские пророчества, сталкиваются с новыми вопросами.

По словам Эллен Уайт, одной из причин, по которой была написана книга Откровение, было стремление закрепить за христианской церковью на все века ее историческую весть: «Некоторым молодым служителям [в то время] надоели часто повторяемые истины. Стремясь к чему-то новому и необычному, они попытались видоизменить учения» (Деяния апостолов. С. 580). В этом смысле Откровение не просто книга о будущем, но и о прошлом. Она помогает укоренить нас в нашем историческом, богословском наследии, чтобы мы не сбились с пути из-за стремления к оригинальности в ее толковании.

#### Вопросы для обсуждения:

- 1. Писание всегда проливает новый свет и дает новое понимание. Как соотнести желание узнать что-то новое и укорененность в истинах, которые нам уже даны?
- 2. Как церкви относиться к новым толкованиям пророчеств? Мы знаем, что нам всегда есть чему учиться, но как нам понять, являются ли эти новые идеи значимыми или это заблуждение?
- 3. Во время Второй мировой войны в Тихом океане умирал моряк. Он обратился к медбрату с такими словами: «Я сирота. Когда я умру, кто вспомнит обо мне?» На что медбрат ответил: «Я всегда буду помнить тебя». Как бы ни были искренни слова медика, рано или поздно он тоже уйдет из жизни, и вместе с ним исчезнет и память о рано осиротевшем моряке. Как эта история помогает нам осознать тщетность и бессмысленность всей нашей жизни, если последнее слово в конечном счете остается за смертью?

#### **УРОК 2. КОММЕНТАРИИ ДЛЯ УЧИТЕЛЕЙ**

**О**сновной стих: Ин. 1:29.

**Для исследования:** Быт. 22:1–18; Ин. 3:16.

#### **ЧАСТЬ І. ОБЗОР**

Книга Бытие, первая книга Библии, содержит важные истины, которые составляют основу спасительной и пророческой вести Писания. От истории Творения (Быт. 1, 2), в которой Бог превратил хаос и пустоту в жизнь, до истории Иосифа, в которой Он находит искупительный выход из безвыходного положения (Быт. 50:20), книга Бытие свидетельствует о Божьем плане спасения. В центре книги Бытие, в истории об испытании веры Авраама (Быт. 22:1–18), раскрываются ключевые темы этого Божественного замысла.

В этом уроке мы погрузимся в увлекательный мир Божьего спасительного замысла, который раскрывается через драматическую историю *акедат Ицхак* — «связывания Исаака». Первая тема, с которой мы познакомимся, — «любовь», основа всех действий Бога.

В этой истории еврейское слово *axaв* («любовь») впервые используется в Библии. Оно звучит в словах Бога, когда Он говорит об отцовской любви (Быт. 22:2).

Вторая тема, которая раскрывается в акедат, — это проявление Божьей любви через жертву Его собственного Сына. Это событие предвосхищается в отождествлении Исаака с Агнцем (Быт. 22:7–10). Третья тема акедат связана с подлинным проявлением Божьей любви в истории. В частности, она раскрывается в великой борьбе между «семенем» и змеем, которая закончится победой «семени» над злом и смертью. Это событие символизируется неожиданным появлением «овна» (Быт. 22:13), предвещающим эсхатологическое событие Дня искупления.

#### ЧАСТЬ II. КОММЕНТАРИЙ

#### БОЖЬЯ ЛЮБОВЬ

Невозможно постичь Божью любовь, потому что она широка и глубока, и высота ее непостижима (ср. Еф. 3:18, 19). Однако стоит отметить, что слово ахав («любить») впервые появляется в Библии в контексте отцовской любви — любви Авраама к Исааку, его «единственному» сыну (Быт. 22:2). Именно в этой истории любовь Авраама к своему особенному сыну должна была быть «подвергнута испытанию» (ИПБ), что позволило бы понять, как он любит Бога (Быт. 22:1; ср. с Быт. 22:12).

Но не только любовь Авраама к Богу должна была быть испытана и раскрыта. В этом испытании Аврааму также была открыта и Божья любовь.

Именно тогда Авраам понял глубину Божьей любви. Как поясняет Эллен Уайт: «Бог повелел Аврааму убить своего сына, чтобы он осознал реальность Евангелия, а также чтобы испытать его веру. Мука, которую он переживал в течение тех мрачных трех дней страшного испытания, была допущена, чтобы он на собственном опыте мог хоть отчасти понять, сколь великую жертву Безграничный Бог приносил ради искупления человека... Может ли быть более сильное доказательство безграничного сострадания и любви Божьей?» (Патриархи и пророки. С. 154; курсив автора).

Бог не объяснял Аврааму свою любовь философски, теологически или психологически. Он позволил Аврааму испытать на собственном опыте то, что, по замыслу Бога, должен был пережить Он Сам.

Авраам принес в жертву своего «сына единственного», которого любил. Это действие можно сравнить с тем, как Бог принес в жертву Своего единственного Сына, Которого «Отец любит» (Ин. 5:20). Иоанн подтверждает эту параллель, используя тот же язык (интертекстуальность) в своем определении любви: «Ибо так возлюбил Бог мир, что отдал Сына Своего Единородного, дабы

всякий, верующий в Него, не погиб, но имел жизнь вечную» (Ин. 3:16; ср. с 1 Ин. 4:9).

#### АГНЕЦ БОЖИЙ

Иоанн часто называет Иисуса «Агнцем Божьим». Он пишет: «На другой день видит Иоанн идущего к нему Иисуса и говорит: "Вот Агнец Божий, Который берет на Себя грех мира"» (Ин. 1:29; ср. с Ин. 1:36).

Интересно, что впервые слово «агнец» упоминается в Библии в контексте истории о том, как Авраам связал Исаака для того, чтобы принести его в жертву «всесожжения» (Быт. 22:7). Однако это не первый случай, когда в жертву приносят агнца. Вероятно, Авель принес в жертву всесожжения агнца (Быт. 4:4; ср. с Числ. 18:17). Но это первый случай, когда явно упоминается еврейское слово сэ («агнец»). Это также единственный отрывок Библии, в котором слово сэ употребляется с определенным артиклем (определенный агнец). Во всех остальных отрывках Священного Писания, содержащих это слово, оно употребляется в неопределенном значении (любой агнец). Такое употребление свидетельствует об особом и неповторимом значении слова «агнец» в Быт. 22:7, — Исаак и Авраам говорят об уникальном агнце, который превосходит всех остальных.

Тот факт, что Иоанн использует слово «агнец» в Евангелии (Ин. 1:29, 36) и особенно часто в книге Откровение (около 30 раз) в определенной форме как тот самый определенный «агнец», позволяет предположить, что Иоанн ссылается на вопрос Исаака: «Где же агнец?» (Быт. 22:7). Такая связь между текстами позволяет предположить, что «агнец» в вопросе Исаака относится к Сыну Божьему, как это понимал Иоанн. Это толкование подтверждается ответом Авраама на вопрос Исаака: «Бог усмотрит Себе агнца для всесожжения» (Быт. 22:8).

Особенно показательна структура первой фразы в заявлении Авраама в Быт. 22:8. Во-первых, в еврейском языке глагол в роли сказуемого обычно стоит на первом месте, а затем следует подлежащее. Однако здесь слово «Бог» стоит в начале предложения перед глаголом, что подчеркивает следующую мысль — решение проблемы можно найти только в Боге: Он усмотрит. Во-вторых, фраза «Бог усмотрит» (Быт. 22:8) имеет ту же возвратную конструкцию, что и фраза лех леха («иди», «иди к себе»), с которой начинался Божий призыв в Быт. 22:2 (ср. с Быт. 12:1). В этом случае фразу в Быт. 22:8 можно перевести следующим образом: «Бог усмотрит Себя как агнца», что означает, что Бог предоставит Себя в качестве агнца. Тем самым агнец соотносится с Богом. Таким образом, агнец, о котором здесь идет речь, — это не просто реальное животное, которое имел в виду Исаак, — это Сам Бог.

#### БОЖЬЯ ПОБЕДА

Исаак надеялся, что Бог усмотрит агнца, но вместо этого появился овен: «Возвел Авраам очи свои и увидел: и вот, позади овен» (Быт. 22:13). Появление овна указывает на овна Дня искупления (Лев. 16:3, 6).

Существует уникальная связь между историей о жертвоприношении Исаака и текстом о Дне искупления. Отрывок о связывании Исаака более, чем любой другой библейский отрывок, перекликается с текстом о Дне искупления. Мы находим те же ключевые слова: *ола* — «всесожжение» (Быт. 22:13; Лев. 16:3, 5); *раа* — «усмотрит» и «являться», которые в еврейском языке однокоренные (Быт. 22:14; Лев. 16:2), и *йиках* — «он взял» (Быт. 22:13; Лев. 16:5). Такая связь слов между двумя отрывками указывает на то, что описание Дня искупления в Лев. 16 опирается на историю о жертвоприношении Исаака.

Примечательно, что текст о связывании Исаака эхом звучит в Дан. 8 — в пророчестве об эсхатологическом Дне искупления. Первая строка, описывающая видение Даниила: «Поднял я глаза мои и увидел: вот, один овен» (ст. 3) — явная аллюзия (отсылка) к истории о жертвоприношении Исаака, учитывая, что фраза Даниила является цитатой из Быт. 22:13. Эта аллюзия на текст о жертвоприношении Исаака еще больше усиливается тесной

литературной связью между Лев. 16 и Дан. 8 (особенно использование глагола *paa* — «увидел», который является ключевым словом в обоих отрывках). В свете Дан. 8 мы понимаем, что овен в истории *акедат* типологически указывает на эсхатологический День искупления.

Эсхатологическая перспектива действительно подтверждается Божественным благословением, которым заканчивается текст акедат (Быт. 22:17). Обетованное Богом благословение касается не только будущих потомков самого Авраама, но и других народов. Господь обещает, что семя Авраама «овладеет... городами врагов своих». Это обетование относится к победе Христа над змеем и победе жизни над смертью, которая предсказана в Быт. 3:15. Таким образом, история о связывании Исаака ведет к окончательному искуплению Божьего народа в эсхатологический День искупления (ср. с Дан. 8:14). Этот урок, по-видимому, сохраняется в Послании к евреям, где заключительное благословение акедат (Евр. 6:14) относится к тому моменту Дня искупления, во время которого Первосвященник мог зайти «за завесу» (Евр. 6:19; ср. с Лев. 16:2, 15).

#### **ЧАСТЬ III. ПРАКТИЧЕСКОЕ ПРИМЕНЕНИЕ**

Прочитайте следующие комментарии о молчании и вопросах Авраама и Исаака в Быт. 22:6–8. Каким духовным урокам учат нас эти высказывания?

*Быт. 22:6: «и пошли оба вместе».* Эта фраза встречается дважды (Быт. 22:6, 8) и звучит трагично, подчеркивая безмолвный путь отца и сына.

*Быт. 22:7: «и начал Исаак говорить».* В Быт. 22:7 тишина нарушается голосом Исаака. Его слова здесь представляют собой первый и единственный раз, когда Исаак заговорил в этой истории.

Быт. 22:7: «Сказал [Исаак]: отец мой!». Когда Исаак заговорил в первый раз, он сначала произносит одно еврейское слово ави, «отец мой!», напоминающее нам о его отношениях с Авраамом, который готовится к его закланию.

Быт. 22:7: «Он [Авраам] отвечал: вот я, сын мой». Слова «сын мой» (бени) соответствуют словам «отец мой» (ави). Несмотря на то, что отец намеревался заклать сына, его любовь к нему была очень сильной. Такая любовь делает жертву еще более драматичной (ср. с Ин. 5:20).

Быт. 22:7: «Он сказал: вот огонь и дрова, где же агнец для всесожжения?». Этот вопрос — еще один способ намекнуть на скрытую реальность, не говоря об этом прямо: «Неужели я — агнец?»

## УРОК 3 12-18 АПРЕЛЯ

## Брачные образы

#### Библейские стихи для исследования:

Быт. 2:23–25; Быт. 24:1–4; Еф. 5:22–27; Иез. 16:4–14; Откр. 18:1–4; Откр. 19:1–9.

#### Памятный стих:

«И сказал мне *Ангел:* напиши: блаженны званые на брачную вечерю Агнца. И сказал мне: сии суть истинные слова Божии» (Откр. 19:9).

Среди символов в книге Откровение встречаются также образы, взятые из брачных отношений (жена, блудница, брачная вечеря). Библия полна историй любви, которые ярко показывают любовь Бога к Своему народу и аспекты спасения. Самые близкие отношения — это отношения между мужем и женой. Они становятся школой, где, если мы позволим себе жить так, как задумал Бог, мы можем открыть для себя глубокие истины о Его любви к нам, о наших отношениях с Ним и о том, на что Он пошел, чтобы искупить нас.

Современные представления о любви и браке исказили нашу способность ценить то, чему Бог пытается научить нас через брачный союз. Хотя человеческая греховность сильно исказила брак (и почти все остальное), брак по-прежнему может быть мощным источником раскрытия истины, в том числе и пророческой истины. Брак нужен не только для того, чтобы сделать нас счастливыми, но и для того, чтобы нам усвоить важные уроки о самих себе и наших отношениях с Богом.

На этой неделе мы погрузимся в исследование того, что Слово Божье говорит о браке. Мы рассмотрим как положительные, так и отрицательные примеры,

чтобы извлечь из них ценные уроки. Так мы лучше поймем, как Бог относится к Своему народу, даже когда мы не оправдываем Его ожидания. Благодаря этому мы сможем лучше понять книгу Откровение и открыть для себя новые истины о Божьей любви, которые станут ключом к осмыслению событий последнего времени.

воскресенье. 13 апреля

## Одна плоть

В Библии мы находим множество метафор, описывающие близкие отношения, которые Бог хочет установить с людьми. Однако ни одна из них не встречается так часто и не раскрывается так многогранно, как метафора брака. Особенно часто она встречается в книге Откровение. Она настолько глубоко проникает в библейское повествование, что для изучающих Библию крайне важно понять, что Бог хочет сказать через эту метафору.

| Прочитайте                                | <b>Быт. 2:23–25 и Еф. 5:22–31. Какие параллели можно</b> |  |  |  |
|-------------------------------------------|----------------------------------------------------------|--|--|--|
| обнаружить                                | между браком мужчины и женщины, с одной стороны          |  |  |  |
| и отношениями Христа и церкви — с другой? |                                                          |  |  |  |
|                                           | , .,                                                     |  |  |  |
|                                           |                                                          |  |  |  |
|                                           |                                                          |  |  |  |
|                                           |                                                          |  |  |  |

Однажды Иисус во время общения с фарисеями сослался на первые главы книги Бытие, в которых сказано о первом браке между Адамом и Евой. На это фарисеи тут же задали вопрос: «Как же Моисей заповедал давать разводное письмо и разводиться с нею [женою]?» (Мф. 19:7).

Безусловно, Моисей считался пророком-основателем Божьего народа. Но в данном случае фарисеи ставят под сомнение Создателя института брака, противопоставляя Его Моисею — Его же пророку. Для фарисеев это была типичная тактика в их общении с Иисусом: они пытались доказать, что Его учения противоречат Писанию.

Брак, сохранявшийся на протяжении всей жизни и отмеченный верностью, был идеалом, установленным Богом в самом начале существования человечества. К сожалению, падшее человечество исказило этот основополагающий дар Бога.

Учитывая важность, которую Писание придает браку, неудивительно, что этот институт всегда подвергался нападкам. Наряду с субботой брак — один из двух даров, данных нам в Едеме, и оба они показывают желание Бога поддерживать близкие отношения со Своим творением.

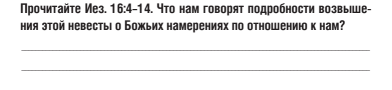
Брак как союз двух несовершенных людей всегда будет сопряжен с определенными трудностями. Брак между церковью и Христом представляет собой союз совершенного Спасителя с несовершенной невестой. Тем не менее, вдохновляясь примерами крепких, хотя и несовершенных браков, мы можем глубже понять Божью любовь и оценить Его заботу о нас.

| ие практиче<br>з отношени | ,, |      | гь для своеі | o opa- |
|---------------------------|----|------|--------------|--------|
|                           |    |      |              |        |
| <br>                      |    | <br> |              |        |
|                           |    |      |              |        |

Вот три ключевых принципа, которые необходимо усвоить, чтобы построить крепкий брак. Во-первых, прощайте своего супруга, каким бы недостойным он ни был, подобно тому, как Христос прощает нас, какими бы недостойными мы ни были. Во-вторых, принимайте своего супруга со всеми его недостатками, как Христос принимает нас, несмотря на наши ошибки. В-третьих, как Христос вознес нас выше Себя, так и вы возвысьте своего супруга над собой. Эти три принципа, основанные на учении Евангелия, помогут нам не только понять, как Бог относится к нам, но и сделают наш брак более гармоничным и счастливым.

## Прекрасная невеста

В Иез. 16 нам показана потрясающая картина того, как Бог заботится о Своем народе. В этом стихе Израиль сравнивается с девочкой, брошенной в поле, оставленной умирать. Он забирает малышку домой, заботится о ней и, когда она достигает совершеннолетия, вступает с ней в брак. Это поразительный образ брака, который кажется невозможным.



Бог сказал, что Иерусалим, столица Израиля, под Его опекой стала «чрезвычайно красива» (Иез. 16:13). Когда Бог впервые нашел ее, никто не считал ее красивой; она была отверженной среди других детей, ее выбросили умирать. Но Бог подобрал ее и начал о ней заботиться. С каждым днем, благодаря заботе Бога, она становилась все более прекрасной, пока не стала предметом восхищения всего мира. Особенно ярко это проявилось в ранние дни правления первых царей Израиля: Давида и Соломона. Царица эфиопская даже отправилась в путешествие, чтобы своими глазами увидеть величие Израиля!

Но красота Израиля всецело являлась даром Божьим. Эта нация вызывала восхищение — о чем говорили другие народы — именно потому, что была Его невестой. Бог говорит, что ее красота «была совершенной, потому что... [Он] одарил тебя великолепием Своим» (Иез. 16:14; ИПБ).

Это повторяющаяся тема в Библии: невеста Божья совершенна не потому, что она что-то сделала, а потому, что Бог излил на нее Свое благоволение и сделал ее такой. Подобным же образом верующие совершенны в глазах неба не из-за того, что мы что-то сделали,

чтобы заслужить это, а из-за благоволения Божьего — спасения, которое Он даровал нам. Мы совершенны, потому что мы покрыты Его праведностью, «сопричастны праведности Божией» (2 Кор. 5:21; ИПБ).

Но все было хорошо лишь до следующего момента в книге пророка Иезекииля: «Но ты понадеялась на красоту твою и, пользуясь славою твоею, стала блудить и расточала блудодейство твое на всякого мимоходящего, отдаваясь ему» (Иез. 16:15).

Мы были созданы, чтобы отображать благость и славу Божью. Когда Божьи творения считают, что их красота принадлежит им самим, эта красота обесценивается, и нас ожидают беды.

В чем опасность того, что мы доверяем «своей собственной красоте»? То есть как мы можем вообразить, что в нас самих есть что-то, что делает нас достойными Бога или Его любви? Как мы можем защититься от духовной гордыни?

вторник. 15 апреля

## Блудная жена Осии

Возможно, самым необычным повелением Бога, когда-либо данным Своим слугам, было указание пророку Осии взять в жены блудницу. Бог хотел, чтобы мы осознали, как Он воспринимает боль, вызванную человеческим грехом и бунтом.

Бог с любовью избрал Себе жену — Израиль, которая неоднократно изменяла Ему. Но, как это ни удивительно, Он принял ее обратно и восстановил отношения.

| Прочитайте Откр. 17:1, 2 и Откр. 18:1-4. О каком «блудодея | нии» |
|------------------------------------------------------------|------|
| говорится в этих отрывках? Каким образом христианская цер  | ковь |
| повторила грехи Ветхого Завета?                            |      |
|                                                            |      |
|                                                            |      |
|                                                            |      |

Библия показывает, что ошибки, допущенные Израилем в Ветхом Завете, будут в значительной степени повторяться в церкви Христовой в Новом Завете. До своего изгнания народ завета сильно отклонился от истинного пути, перенимая идолопоклоннические обряды соседних народов, включая их в свои богослужения.

В начале IV века христианская церковь обратилась к римскому императору Константину с просьбой разрешить церковные споры: «Обеспокоенный растущим расколом внутри церкви из-за идей Ария, Константин и созвал, и вмешался в Никейский собор» (Кристофер Холл. Как арианство почти победило, 2008). В каждом случае народ Божий выходил за рамки своих отношений с Ним, пытаясь найти «решение» того, что казалось им проблемой.

Из того, как Бог подбирает слова, становится очевидным, что Он не только пытается показать нам, что мы сделали не так, но и какие чувства это вызывает у Него. Те, кого предал супруг, могут понять чувство опустошения, которое вызывает в небесных чертогах наша неверность Христу. Пожалуй, самая удивительная часть истории Осии — это то, на что пошел пророк, чтобы выкупить свою заблудшую жену.

В последнем призыве к человечеству Господь призывает Свой народ выйти из Вавилона. В нем он обращается к Своим, а не к чужим. Господь знает их близко и любит. Даже когда мир приближается к своему концу, Он все еще предлагает нам цену искупления, которую Он заплатил Своей собственной кровью, чтобы выкупить нас. Крест Христов лучше всего показывает нам, насколько искренне Господь желает спасти Свой заблудший народ.

Как может церковь, включая нашу, сегодня впасть в духовный блуд?

#### Исаак и Ревекка

Когда Авраам состарился и, без сомнения, задумался об обещаниях, данных ему Богом о его потомстве (см. Быт. 15:5), он дал своему старейшему и наиболее доверенному слуге важное задание.

| прочитаите быт. 24:1-4. Почему для Авраама было так важно, ч бы его сын не женился на «дочерях Хананеев» (Быт. 24:3)? |  |  |  |  |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--|--|--|--|
|                                                                                                                       |  |  |  |  |
|                                                                                                                       |  |  |  |  |

Авраам никого не унижает, потому что для него вопрос выбора невестки был духовным, а не этническим. Он прекрасно осознавал, насколько порочными могут быть религиозные обычаи хананеев, особенно их поклонение ложным богам. Авраам понимал, как легко его сын может попасть под влияние этих традиций, если женится на одной из хананеянок.

На протяжении многих веков в истории древнего Израиля и даже христианской церкви случалось, что Божий народ, призванный свидетельствовать миру, вместо этого увлекался мирскими делами, ложными учениями и религиозными верованиями. Наиболее ярким примером этого стала замена дня поклонения с библейской субботы на воскресенье. Вопрос о дне поклонения будет играть важнейшую роль в последнее время.

| Каким   | образом   | при выб   | боре спуті | ника жизни | вероисповедание |
|---------|-----------|-----------|------------|------------|-----------------|
| «втопої | й половин | ки» може: | т повлиять | на гармони | ію в браке?     |
| 2.000   |           |           |            |            | opano:          |
|         |           |           |            |            |                 |
|         |           |           |            |            |                 |
|         |           |           |            |            |                 |
|         |           |           |            |            |                 |

Безусловно, мы с Создателем связаны узами родства, поскольку изначально были созданы по Его образу

и подобию. Однако грех, который нас отделил, не может уничтожить эту связь. Мы по-прежнему остаемся «подходящими невестами» для Него, хотя иногда наш собственный выбор может сделать наши отношения с Ним более сложными, чем они могли бы и должны быть.

Действительно, Бог любит нас больше, чем мы любим Его. Каждый день мы имеем возможность и даже обязаны делать выбор, который будет укреплять нашу любовь к Богу. А какой выбор может привести к ослаблению этой любви?

четверг, 17 апреля

## Суд над блудницей

В Откр. 19:1-9 описываются два события, которые происходят одновременно: смерть блудницы и брак Христа со Своей невестой.

| Что означает каждое из них?                                    |           |          |          |
|----------------------------------------------------------------|-----------|----------|----------|
| Суд над блудницей                                              |           |          |          |
| Брак Агнца и Его невесты                                       |           |          |          |
| Как это возможно, чтобы оба эти<br>праведности и любви Божьей? | х события | были про | явлением |
|                                                                |           |          |          |

Неверность может привести к самым печальным последствиям, которые отражаются на жизни детей и окружающих. Даже самые терпеливые и преданные супруги могут столкнуться с точкой невозврата, когда уже ничего нельзя изменить. Когда наш мир достигнет такого состояния, когда сердца людей станут настолько черствыми, что не захотят раскаяться, тогда не будет смысла поддерживать его существование, позволяя греху усугублять страдания. Несмотря на боль утраты, те, кто пострадал от греховности этого мира, могут

торжествовать. Наконец-то все закончилось, и мир возвращается к тому состоянию, которое задумал Бог.

Больше никогда не будет восстания против Бога и Его правления, потому что все усвоили важный урок: Бог прав, говоря о пустоте, которая наступает, когда творение отделяется от Творца.

Прочитайте Откр. 21:2. Обратите внимание как Бог готовится к вечному браку со спасенными. Какие практические советы вы можете дать человеку, который хотел бы приготовиться к этому браку с Творцом?

«Супружество, союз на всю жизнь, есть символ единства между Христом и Его церковью. Дух, проявляемый Христом в отношении церкви, есть дух, который муж и жена должны проявлять друг к другу» (Уайт Э. Свидетельства для Церкви. Т. 7. С. 46).

Христос испытывал невообразимую боль, когда человечество отвергло Его и подарило любовь, принадлежащую Ему, другим богам. Несмотря на это Он отдал Себя за нас, заплатив Своей жизнью за наше неверие и духовный блуд, чтобы мы могли покаяться, оставить идолов и наследовать вечную жизнь.

Прочитайте 1 Петр. 1:18, 19. Какие слова в этих стихах вселяют в нас уверенность в конце, описанном в Откр. 21:1-4?

пятница, 18 апреля

## Для дальнейшего исследования

Прочитайте Ин. 2:1–11; Мф. 22:1–14; 2 Кор. 11:1–5 и Мф. 25:1–13.

Когда вы осознаете, как много в остальной части Библии содержится информации, которая поможет вам

глубже понять пророчества, может возникнуть искушение злоупотреблять ею.

На протяжении веков некоторые христиане подчеркивали символизм и образность библейских историй до такой степени, что начали воспринимать исторические повествования как мифы. Хотя в Священном Писании практически везде можно найти многозначность, мы всегда должны помнить, что Бог способен использовать реальные события и жизни реальных людей, чтобы показать нам свои будущие отношения с церковью.

Брачный пир в Кане, например, может дать представление о метафоре брака, используемой в пророчестве, но эта свадьба была буквальным событием: «Своим словом Христос восполнил нехватку вина на свадебном пиру, и так же щедро Он дарует Свою благодать, чтобы изгладить беззакония людей, возвысить и укрепить душу» (Уайт Э. Желание веков. С. 149).

Изучая библейские пророчества важно помнить: «"Ибо Господь Бог ничего не делает, не открыв Своей тайны рабам Своим, пророкам". Если "сокрытое принадлежит Господу, Богу вашему", то "открытое нам и сынам нашим до века" (Ам. 3:7; Втор. 29:29). Господь дал нам все это "открытое", и Его благословения всегда будут сопровождать благоговейное молитвенное изучение пророческих Писаний» (Уайт Э. Желание веков. С. 234).

#### Вопросы для обсуждения

1. Прочитайте Ин. 2:1–11. В Евангелии от Иоанна мы находим множество составляющих, которые предвосхищают будущие деяния Христа. Иоанн намеренно подводит своих читателей ко кресту, чтобы подчеркнуть его значение в истории. Какие черты характера Христа и будущего Царства можно увидеть в этой истории? Чему она учит нас о замысле спасения и об окончательном брачном пире, который был обещан Божьему Сыну?

- 2. Притча о десяти девах это хорошо известная и любимая многими притча о событиях последнего времени. Чему она нас учит? Насколько важно то, что жених задерживается? Какие уроки можно извлечь из этой притчи о наших личных отношениях со Христом и об отношении Христа к церкви?
- 3. Поразмышляйте о тех ложных традициях, которые проникли в христианство извне. Помимо воскресного дня, заменившего библейскую субботу, какие еще заблуждения были привнесены в христианскую веру? Как они появились и что мы можем сделать, чтобы не только защитить себя от них, но и помочь другим осознать их истинную природу? Каким образом Трехангельская весть может помочь в этом?

**О**сновной стих: Откр. 19:9.

**Для исследования:** Быт. 2:18-23; Иез. 16:3-32.

#### **ЧАСТЬ І. ОБЗОР**

В литературной структуре повествования о Творении в книге Бытие есть интересный момент: учреждение брака описывается в седьмом разделе второй главы (Быт. 2:21–24), что перекликается с учреждением субботы в седьмой день (Быт. 2:1–3). Эта параллель указывает на важную мысль — нам нужно рассмотреть отношения между Богом и человеческой семьей в свете таинства брака, чтобы их понять.

В эпоху исхода израильского народа мы встречаем разнообразные образы, связанные с браком. В Десяти заповедях, документе завета, упоминается мотив ревности, который обычно связывают с супружеской неверностью (Исх. 20:5; ср. с Числ. 25:1; Втор. 4:23, 24). Таким образом, завет между Богом и Его народом осмысливается в терминах супружества. Бог «любит» Свой народ (Втор. 7:8), и это подразумевает, что и Израиль «любит» Бога в ответ (Втор. 6:5).

Еврейское слово яда («познал»), которое описывает сексуальные, интимные и личные отношения между мужем и женой (Быт. 4:1; 19:8), используется и для обозначения отношений между Богом и Его народом (Пс. 1:6; 35:11; Иер. 1:5, 3; Иез. 38:16).

По этим причинам для того, чтобы лучше понять значение метафоры брака, крайне важно изучить библейские аспекты супружеских отношений.

#### ЧАСТЬ II. КОММЕНТАРИЙ

Сначала мы рассмотрим библейскую модель брака на примере союзов двух пар в книге Бытие: Адама и Евы, Исаака и Ревекки. Далее мы рассмотрим значение брака в его пророческом применении, а именно как образы «блудницы» и «невесты» показывают неудавшиеся и благополучные отношения Бога с падшим человечеством.

#### АДАМ И ЕВА

Библия утверждает, что брак был учрежден в Едемском саду в первый день человеческой истории (Быт. 1:26, 27; 2:18, 20–23). Библейские тексты, повествующие об этом, содержат основополагающие принципы брака и, следовательно, полезны для нашего исследования.

«По образу Божию» (Быт. 1:27). Интересно, что для описания Божьих деяний по созданию человеческой пары используется множественное число. Глагол наасе («сотворим»; Быт. 1:26) относится к взаимоотношениям, существующим внутри Божества. Тот факт, что Бог создал человеческую пару «по образу Своему» (Быт. 1:27), подразумевает, что Адам и Ева как пара должны отражать пример Божественных взаимоотношений. Однако эту параллель не следует понимать буквально, например, как интимные отношения или иерархию. Идея в том, что любовь и единство, которые существуют между Тремя Ипостасями Божества, должны существовать между мужем и женой (см. Быт. 2:24; Ин. 15:9, 12, 17; Еф. 4:1-6).

«Помощника, соответственного ему» (Быт. 2:18). Слово эзер («помощник») обычно используется для обозначения Божьего спасительного дела (Исх. 18:4; Пс 32:20 и т.д.). Слово кенегдо («соответствующий ему») буквально означает «похожий» (ке) и «напротив друг друга» (негдо). Таким образом, о паре сказано, что они «похожи» и находятся «напротив друг друга».

Взаимоотношения между мужчиной и женщиной при сотворении и после грехопадения также служат примером завета между Богом и Его народом (ср. Песн. 6:3; Быт. 3:16; Еф. 5:21–28).

#### **ИСААК И РЕВЕККА**

История брака Исаака и Ревекки записана в Быт. 24. Это самая длинная глава книги Бытие. Эта история содержит урок о присутствии Бога. Господь (ЯХВЕ), Который Сам ни разу не говорит в этой главе, упоминается в ней 17 раз. Другое ключевое слово главы — глагол «идти» (халах), который также употребляется 17 раз, семь из которых связаны с Ревеккой. Слово «идти» — это глагол, который положил начало путешествию Авраама в ответ на призыв Божий (Быт. 12:1, 4). Таким образом, Ревекка осмысливается как второй Авраам. Общая идея этой главы заключается в том, что брак — это место присутствия Бога, место спасения Божьего. Следовательно, в браке Исаака и Ревекки есть ряд поучительных элементов, которые проливают свет на наше понимание завета Бога с Его народом.

Бог — источник завета. Подобно тому, как у Авраама (Елиезер и Исаак) наблюдается движение в сторону будущей невесты, именно Бог делает первый шаг навстречу Своему народу — Своей невесте. Однако Бог не навязывает Свой завет. Точно так же Елиезер принимает во внимание свободу выбора вероятной невесты, которая может решить не пойти за ним: «может быть, не захочет женщина идти со мною» (Быт. 24:5).

Ответ невесты. Ревекка без колебаний следует за Елиезером и отвечает одним словом: элех («пойду»; Быт. 24:58), что знаменует собой последнее упоминание ключевого глагола халах («идти») в связи с Ревеккой. То, что Елиезер спрашивает Ревекку, поразительно, учитывая культурный контекст, в котором женщина не имела права голоса относительно своего брака. В этом случае все зависит от ее «да» или «нет», поскольку последнее слово в этом вопросе остается за ней. Более того, Ревекка дает такой же ответ, каким был ответ патриарха Авраама. Глагол элех («пойду») перекликается с глаголом, которым описано отправление Авраама, когда он покидал Месопотамию, — вайелех («пошел»; Быт. 12:4). В этом смысле Ревекка следует по стопам Авраама.

Роль молитвы. Елиезер молился об успехе своего путешествия (Быт. 24:12, его имя в этой главе не упоминается, ср. Быт. 15:2. — Прим. ред.), а также о том, чтобы Ревекка подала ему пить (Быт. 24:14). Затем, в соответствии с его молитвой, Ревекка «напоила его» (Быт. 24:18). Также Исаак молился об успехе своей встречи с Ревеккой (Быт. 24:63). И эти молитвы были услышаны: их глаза встретились, словно в немом диалоге (Быт. 24:64).

Роль любви. В библейском тексте говорится, что Исаак возлюбил Ревекку только после заключения брака (Быт. 24:67). Любовь подразумевает верность, обязанность «наслаждаться жизнью с женою, которую любишь» (Еккл. 9:9). Опыт супружеской любви использовался в качестве примера для завета между Богом и Его народом (Ос. 2:2; 3:1). «Любовь» в Ветхом Завете — неотъемлемая часть понятия «завет» (Втор. 7:9). Таким образом, когда Бог призывает людей любить Его, Он не имеет в виду сиюминутное сентиментальное переживание; любовь к Богу подразумевает посвященность тому, чтобы жить с Ним всю свою жизнь (Втор. 6:5–9; Исх. 20:6).

#### БЛУДНИЦА И НЕВЕСТА

Опыт супружеской жизни вдохновлял пророков. Когда Божий народ изменял Богу, ходя вослед иных богов, он сравнивался с блудницей, а брачный завет считался нарушенным. С другой стороны, когда Божий народ был верен Богу, брачный завет утверждался, а Израиль (или церковь) сравнивался с прекрасной невестой.

Божья блудница. В книге пророка Осии символика брака относится как к духовной идее, так и к исторической реальности. Бог призывает пророка Осию взять «жену блудницу.... ибо сильно блудодействует земля» (Ос. 1:2). Эти слова нужно понимать и буквально, и духовно. Эта женщина «любима [кем-то другим, а не мужем]» и совершает прелюбодеяние так же, как сыны Израиля, которых возлюбил Бог, обращались к другим богам (Ос. 3:1). Таким образом, когда народ израильский увидел, что пророк женится на блуднице, они отождествляли себя с блудницей, которую берет в жены Бог.

*Божья невеста*. В книге пророка Иезекииля описываются этапы взросления женщины, которая образно

представляет народ Божий. Когда Бог нашел ее, она была просто грязным и отвратительным новорожденным младенцем языческого происхождения (Иез. 16:3). Затем Бог позаботился о ней. Он омыл ее и накормил. Затем она выросла и стала «чрезвычайно красива» (Иез. 16:13), что представляет величие от Бога, которое Он даровал ей (Иез. 16:14). Та же еврейская фраза бимод мэод («чрезвычайно») используется в книге пророка Иезекииля для описания женщины в ее беззаконии, которое было «весьма велико» (Иез. 9:9). То, что Бог сделал «чрезвычайно» хорошим, превратилось в «чрезвычайно» плохое.

Блудница и невеста. Повторяя слова еврейских пророков, книга Откровение использует метафору брака, чтобы подчеркнуть контраст между двумя женщинами. «Невеста, украшенная для мужа своего» (Откр. 21:2) представляет народ Божий, с которым Бог будет обитать в «новом Иерусалиме» (Откр. 21:3). С другой стороны, «великая блудница» олицетворяет церковь прелюбодействующую, которая «растлила землю любодейством своим» (Откр. 19:2).

#### **ЧАСТЬ III. ПРАКТИЧЕСКОЕ ПРИМЕНЕНИЕ**

Метафора брака может применяться в трех областях жизни христианина: в личных отношениях с Богом, в отношениях с супругом и в церкви.

1. Отношения с Богом. Каким образом метафора брака применима к вашим личным отношениям с Богом и проливает на них свет? Как эта метафора помогает вам полнее воплотить вашу религию в жизнь? Как она учит вас тому, что Бог должен присутствовать в жизни не только тогда, когда вы молитесь и когда вы поклоняетесь в церкви, но везде и всегда? Каким образом образ брака учит вас ходить с Богом: ночью, когда вы спите, днем, когда вы работаете, думаете, говорите, поете, едите, играете и смеетесь, а также в те моменты, когда вы страдаете, плачете и испытываете борьбу? Перечислите конкретные примеры того, когда вы чувствуете и понимаете, что

3

Бог близок к вам, и когда вы чувствуете, что Он далек от вас или печалится о вас.

- 2. Отношения с супругом. Если вы состоите в браке, рассмотрите ваши отношения с супругом в свете библейской модели брака. Уделяйте с радостью внимание супругу, «которого любишь, во все дни суетной жизни твоей» (Еккл. 9:9), «повинуясь друг другу в страхе Божием» (Еф. 5:21; ср. с Быт. 3:16). Откройте для себя образ Божий в вашем супруге, уважайте и удивляйтесь его отличию от вас (Быт. 1:26). Как принцип единства согласуется с принципом различия (Быт. 2:24)?
- 3. В церкви. Обсудите, как церковь связана с характером Бога. Как Божья любовь и праведность могут проявляться в жизни церкви? Приведите конкретные примеры, которые показывают, где вы или ваша церковь терпите неудачу или, наоборот, добиваетесь успеха.

# УРОК 4 19-25 АПРЕЛЯ

## Народы. Часть 1

#### Библейские стихи для исследования:

Быт. 10:1–12; 12:1–9; 1 Цар. 8:4–18; Дан. 7:14; Мф. 20:25–28; Откр. 18:1–4.

#### Памятный стих:

«И Ему дана власть, слава и царство, чтобы все народы, племена и языки служили Ему; владычество Его — владычество вечное, которое не прейдет, и царство Его не разрушится» (Дан. 7:14).

Книга Откровение раскрывает нам замысел Божий о нашем падшем мире. В ее заключительных главах мы видим, как открывается доступ к древу жизни, снимается проклятие, и мы снова оказываемся в присутствии Божьем. В некотором смысле Откровение можно рассматривать как переписанную книгу Бытие, и именно поэтому последняя остается важным источником понимания того, как зародились мировые проблемы.

Один из ключевых вопросов, затронутых в книге пророка Даниила и в Откровении, — это правление над миром. Мы видим череду попыток человека управлять планетой, которая по праву принадлежит Богу. И как только этот ужасный период греха и мятежа закончится навсегда, Бог будет править вечно и праведно.

К этому моменту ведет очень долгий путь, охватывающий тысячи лет человеческих экспериментов по самоуправлению. Но они никогда не были успешными. Даже те, кто выражал самые высокие идеалы, всегда оказывались далеки от этих идеалов. Большая часть печальной истории человечества — это трагичные свидетельства несостоятельности человеческих систем. И будет



становиться только хуже, пока наконец не установится Божье «царство вечное» (Дан. 7:27).

В этом уроке мы рассмотрим понятие «народы», которое часто упоминается в библейских пророчествах. Мы изучим, как Господь в Ветхом Завете избирает Себе особый народ и отделяет его от других. На фоне истории избрания народа Божьего мы рассмотрим призыв выйти из Вавилона, который прозвучит перед Вторым пришествием Христа. Сравнивая историю призвания Израиля с приглашением покинуть Вавилон, мы сможем глубже понять библейские пророчества книги Откровение и нашу миссию как народа Божьего.

воскресенье, 20 апреля

## Нимрод и Ниневия

Едем был задуман как идеальное место для людей. Но когда в мир проник грех, у Бога не осталось другого выбора, кроме как выселить человека из Едемского сада, чтобы люди не имели доступа к дереву жизни.

За пределами Едема людям приходилось много трудиться, чтобы обеспечить свое существование. Жизнь стала сложнее; люди столкнулись с болью и тяжелым трудом (Быт. 3:16–19). Наши прародители верили, что законный Царь откроет им путь обратно в Едем. Они приносили жертвы у его ворот, с надеждой ожидая искупления, которое Бог с самого начала предложил падшему миру.

«Едемский сад еще долго находился на земле после того, как человек был изгнан из его пределов. Падший человеческий род мог еще долгое время взирать на святую родину, доступ к которой охранялся ангелами. У райских ворот, охраняемых херувимами, открывалась слава Божья. Туда ходили на поклонение Богу Адам и его сыновья. Здесь они возобновили свой обет послушания тому закону, нарушение которого привело к изгнанию из Едема. Когда беззаконие охватило всю землю и обреченные на гибель должны были погибнуть в водах потопа, Рука, насадившая Едем, забрала

его с земли. Но когда Творец воссоздаст "новое небо и новую землю" (Откр. 21:1), рай снова будет возвращен, только в еще большей славе, чем прежде» (Уайт Э. Патриархи и пророки. С. 62).

Однако некоторые люди пытались найти искусственные «решения» вновь возникших проблем, возводя города-государства, — это была попытка облегчить жизнь и, возможно, вернуть то, что было утрачено с Едемом.

Прочитайте Быт. 10:8-12. В этих стихах Библия знакомит нас с ключевыми политическими именами и названиями, которые будут встречаться на протяжении всего библейского повествования: Ниневия, Вавилон. Какую характеристику Библия дает царю Нимроду? Как вы думаете, в чем проявлялась его сила?

Некоторые люди, читая о Нимроде, видят в нем благородного героя, похожего на героев-завоевателей из языческих мифов. Но когда Библия описывает его как «сильного на земле» и «сильного зверолова пред Господом», это не комплимент.

Нимрод был великим в собственных глазах, и, стоя «пред Господом», он как будто бросал вызов Богу. В этих стихах мы видим зарождение восстания против Бога, восстания, которое будет продолжаться до тех пор, пока все мятежи не будут окончательно подавлены.

Почему грех восстания против Бога так трудно распознать? Как мы можем защитить себя от этой свойственной человеку черты?

понедельник, 21 апреля

## Призвание Аврама

В Быт. 10 мы видим, как на земле появляются различные народы. Слово «народы» в этом контексте — это еврейское слово *гоим*, которое также используется



для обозначения язычников. В Быт. 10 говорится, что человечество разделилось на земли, языки, племена и народы (Быт. 10:5; см. также Откр. 14:6).

Почти сразу после этого представления о разделении человечества на разные группы Бог призывает Аврама, представителя одного из этих народов, чтобы от него произвести особый народ.

| -                                                                                  | аите быт.<br>ризвания А                                                   |                                                                   | ласно этому                                                                         | / отрывку, к                                                                                             | акова оыла                                                                |
|------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------|
|                                                                                    |                                                                           | утствующие<br>как народом                                         | -                                                                                   | Авраама, та                                                                                              | кже сегодня                                                               |
| народа,<br>ских цај<br>правите<br>народа<br>обратит<br>Изра:<br>«всех н<br>Свой св | который рств. У эт ля, кром — показа ся к свое иль был ародов з ет и даро | бы выде. ого народ е Самого ть, что пр му Создат призван емли» (Б | пялся среда не долж<br>Бога. Цроизойдет<br>селю.<br>стать быт. 12:3)<br>слегии, ког | ама для с<br>ди других<br>но было бо<br>ель создан<br>г, если чел<br>лагословен<br>Бог изли<br>горых мир | человече-<br>ыть иного<br>ния этого<br>овечество<br>нием для<br>ил на них |
|                                                                                    |                                                                           |                                                                   |                                                                                     | грывку, в чем<br>ого народа?                                                                             | и были глав-                                                              |

Это был не отдельный человек, свидетельствующий какому-то отдельному сообществу; это был целый народ, который, трудясь сообща и в сотрудничестве с Богом, мог явить славу Его характера. Обратите также внимание на слова, сказанные им, что не только «постановления и законы», данные им Богом, сделали их такими особенными, но и их приверженность им заставит другие народы сказать: «Только этот великий народ есть народ мудрый и разумный» (Втор. 4:6). Какими бы прекрасными ни были истины, данные людям, человеческая неспособность жить в соответствии с ними, повиноваться им принесет проклятия вместо благословения и смерть вместо жизни.

Каким образом этот же принцип — не просто знать истину, но и следовать ей — применим сегодня к нам, адвентистам?

вторник. 22 апреля

## Получили то, о чем просили

Изначально в Израиле не должно было быть царя-человека, как это было у других народов. Однако со временем вера Израиля пошатнулась, и они захотели, чтобы ими правил царь, а не Бог.

| прочитаите т цар. 8:4, 5. как вы думаете, почему стар считали идею иметь царя привлекательной? | еишины по |
|------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------|
| В чем была ошибка израильских старейшин?                                                       |           |
| Как мы можем сегодня поддаться подобным искушен                                                | иям?      |
|                                                                                                |           |



Следует подчеркнуть, что просьба о царе означала для израильтян отказ от Его владычества над ними. Согласно установленным нормам, евреи должны были подчиняться непосредственно Творцу, и их отношения с Ним, помимо прочего, выстраивались вокруг святилища и служения в нем.

Попросив царя, в будущем они столкнутся с теми же проблемами, которые испытывали языческие царства: воинской повинностью, участием в войнах царя, конфискациями, поборами и другими невыгодными для них последствиями. Позднее они осознают, что человеческие правители склонны править в своих интересах, а не с благостью, как это делает Бог.

Кроме того, решение об избрании царя нельзя будет отменить: Израилю будет дано то, о чем он просил, но когда он поймет, к чему это привело, уже ничего нельзя будет сделать: «И восстенаете тогда от царя вашего, которого вы избрали себе; и не будет Господь отвечать вам тогда» (1 Цар. 8:18).

Бог, зная о слабостях Своего народа, предсказал, что Израиль попросит себе земного царя. Евреи так и сделали. Большая часть священной истории рассказывает о последствиях этого решения.

Прочитайте Втор. 17:14—20. Обратите внимание, что Бог не говорит: «Я дам им царя», — скорее, Его народ решает, что он его хочет. Бог предусмотрел меры предосторожности, чтобы защитить Свой народ от некоторых пороков человеческого правления, хотя, как показала история народа и его царей, этими мерами предосторожностями часто пренебрегали.

Достаточно взглянуть на историю Израиля, чтобы увидеть, насколько тяжело евреям приходилось в период царей. Хотя некоторые цари были лучше других, даже «лучшие из них» творили зло (вспомните Давида и Вирсавию). Во многих случаях над народом царствовал то один, то другой царь из тех, которые делали «неугодное пред очами Господа» (см. 3 Цар. 11:6; 15:26; 16:30; 4 Цар. 3:2 и т. д.).

Независимо от эпохи, у всякой человеческой власти есть одна общая черта— грешники правят другими грешниками. Что в этом может быть хорошего?

среда. 23 апреля

## Правители язычников

Отношения Бога с Израилем дают богатое представление о Его отношениях с церковью Нового Завета. Во многих отношениях Израиль предвосхищал ошибки, которые впоследствии совершала церковь. Христиане, которые превозносят себя над древним Израилем, были и остаются крайне уязвимыми для тех же искушений.

| Прочитайте Мф. 20:25-28. На каких принципах должна строиться «власть» в христианской церкви? |
|----------------------------------------------------------------------------------------------|
| Как практически можно исполнять слова Иисуса, которые сказаны                                |
| з этих стихах?                                                                               |
|                                                                                              |

Израиль просил о земном царе, и эта просьба привела к моральному падению народа. Цари становились все более нечестивыми, пока Бог не позволил вавилонянам увести Свой народ в плен для исправления.

Нечто подобное произошло и в истории христианской церкви. Хотя им не предстояло учреждать такое правление, как у язычников, но когда император Константин I Великий пришел к власти и объявил себя христианином, верующие испытали облегчение — гонениям пришел конец. Это само по себе было благословением, но затем духовенство решило использовать власть императора в своих интересах.

4

В IV веке между христианами вспыхнуло несколько серьезных разногласий, и, когда церковь оказалась неспособной разрешить их, были поданы прошения к императору с просьбой о его вмешательстве. С этого момента возросла значимость епископа Римского, а ведь он когда-то был старшим епископом среди равных. Церковь обратилась к государству с просьбой вмешаться в религиозные дела, и как только государство переступило эту черту, ситуация только ухудшилась.

Как и у древнего Израиля, многие из самых темных глав в христианской истории являются прямым результатом компромисса церкви с миром. Как Израиль обратился к идолопоклонству, а его цари пали из-за своей жажды власти — вплоть до принесения детей в жертву идолам, — так и церковь постепенно переняла многое у языческой империи, дойдя до того, что многие верные Богу христиане претерпели мученическую смерть, поскольку их воспринимали как угрозу церковно-государственному институту.

Какими путями в вашей культуре и обществе те же самые искушения могут поставить под угрозу вашу веру?

четверг, 24 апреля

#### Свет язычникам

Основная цель, для которой Бог воздвиг Израиль, заключалась не в осуждении остального мира, а в его спасении. Конечно, большинство из нас чувствуют самоосуждение, когда сталкиваются с праведным поведением кого-то другого, поэтому существование Израиля также служило для того, чтобы подчеркнуть грех и эгоизм народов, обитающих вокруг него. Верующие, живущие в гармонии с Богом, отражают Его праведный характер, что естественным образом приводит к обличению окружающих. В идеале жизнь людей, «соблюдающих заповеди Божии» (Откр. 14:12), должна являть Его характер.

Но если бы израильтяне жили так, как им следовало, и делали то, что им было сказано, народы приходили бы к ним с миром, стремясь узнать больше о них и об их Боге. К сожалению, как показало вавилонское пленение, эти народы вместо этого пришли к ним с войной.

Безусловно, самым полным воплощением характера Бога был Иисус. Но Его совершенный пример, который, несомненно, убедил многие сердца, был задуман как приглашение (см. Ин. 3:16–21).

Плочитайте Откл 18:1\_4 плизыв к «наполу» Божьему выйти из Ва-

| вилона.                                                                                     |
|---------------------------------------------------------------------------------------------|
| • Кто это — «Его народ», который должен выйти из Вавилона?                                  |
| • Почему народ Божий оказался в Вавилоне?                                                   |
| • Как сегодня эта весть может и должна прозвучать?                                          |
| • Обсудите, что бы вы сказали человеку, который, по вашему мне<br>нию, оказался в Вавилоне? |
|                                                                                             |

Конечная цель Бога в создании Израиля была той же, что и в создании церкви, — Он жаждет использовать Свой народ для привлечения грешников ко Христу. Трехангельская весть, возвещаемая через Его церковь, обращена не к немногим избранным, а ко «всякому племени, и колену, и языку, и народу» (Откр. 14:6). В Откр. 18:1 сказано, что вся земля осветится от славы Божьей до возвращения Христа.



## Для дальнейшего исследования

Прочитайте Ис. 44:24-45:13.

«"Тайна беззакония" вначале скрытно, незаметно совершала свое обольщающее и богохульное действие, а затем, постепенно приобретая все большую силу, уже открыто завладела сознанием людей. Языческие обычаи самым неприметным образом вошли в христианскую церковь. Этот дух соглашательства и уступок некоторое время сдерживался жестокими гонениями. Но когда гонения прекратились и христианство вошло в царские дворы и палаты, тогда простоту и кротость Христа и Его апостолов сменили величие и гордость языческих жрецов и правителей, а Божественные установления — человеческие измышления и предания. Формальное обращение императора Константина в начале IV столетия вызвало большое ликование среди христиан, и мирское влияние под видом праведности проникло в церковь. Церковь стала быстро разлагаться. С виду побежденное язычество оказалось победителем. Его дух овладел церковью. Языческие учения, обычаи и суеверия соединились с верой так называемых последователей Христа» (Уайт Э. Великая борьба. С. 49, 50).

В соответствии с вопросом, заданным в материале за среду, не грозит ли всем нам опасность, особенно чем ближе мы приближаемся к пришествию Христа, отказаться от «простоты и кротости Христа и Его апостолов» ради пышности, власти, почестей и искушений этого мира? Если мы думаем, что это не так, то мы обманываем самих себя.

### Вопросы для обсуждения:

1. Когда Бог изгнал Свой народ в Вавилон, это стало особенно болезненным событием. Авраам был призван из Халдеи, чтобы основать народ завета как свет для всего мира, но теперь этот народ оказался в плену. Во время пленения Бог показал израильтянам,

что могло бы произойти, если бы они были верны Ему. Даже Навуходоносор, царь вавилонский, противостоящий Богу, обращается ко Христу (Дан. 4). В конце пленения Бог воздвигает персидского царя, который назван помазанником(Ис. 41:1), освобождая Израиль из Вавилона и возвращая его в Землю обетованную. Хотя Кир был язычник, Бог избрал его, чтобы явить Свой замысел спасения миру — он вернул народ завета в Иерусалим. Какие выводы мы можем сделать о Боге и Его отношении к человечеству из того факта, что Он использовал людей за пределами Израиля для достижения Своих целей?

2. Возможно, мы и не находимся в Вавилоне, но сколько в нас от Вавилона? Как нам распознать эту проблему и что мы можем изменить?



#### **УРОК 4. КОММЕНТАРИИ ДЛЯ УЧИТЕЛЕЙ**

Основной стих: Дан. 7:14.

Для исследования: Быт. 12:1-9.

#### **ЧАСТЬ І. ОБЗОР**

Когда Бог создавал землю, у Него был грандиозный замысел. Он желал, чтобы люди жили на планете в гармонии и счастье. Однако вместо того, чтобы следовать замыслу Бога, люди поддались искушению и выбрали собственный путь.

В следующих двух уроках мы подробно рассмотрим, как народы не смогли найти свой путь к счастью и как Бог направлял их в поисках света во тьме. Эта тьма возникла из-за того, что люди захотели сами распоряжаться своей жизнью.

Стремление жить независимо от Бога впервые проявилось в Едемском саду, когда Адам и Ева под влиянием змея ослушались Бога и поддались искушению стать «как боги» (Быт. 3:5). В результате этого Адам и Ева, став падшими существами, вкусили грех и, таким образом, утратили способность различать добро и зло (Быт. 3:22). Позже, на заре истории человечества, жители Вавилона решили возвести башню, чтобы добраться до врат Божьих (баб-эль) на небе и занять место Бога (Быт. 11:1–4). Однако их самонадеянность привела к тому, что Бог рассеял их по земле.

Бог ответил на попытки людей жить без Него: сначала Он призвал Авраама стать благословением для народов. Затем Он призывал Израиль, а позже церковь свидетельствовать народам о Царстве Божьем. Библия противостоит искушению полагаться на человеческую силу для построения царств на земле и тем самым впадать во тьму. Она дает надежду на Царство Божье — единственный свет для народов.

# **ЧАСТЬ II. КОММЕНТАРИЙ** АДАМ И ЕВА

История противостояния Евы и змея в Едемском саду раскрывает первопричину грехопадения человека стремление стать на место Бога. Первым в повествовании появляется змей. В своей речи он подражает Богу. Написано: змей «сказал» (Быт. 3:1), точно так же, как Бог «сказал», — слово, которые упоминается десять раз в повествовании о Творении. В обоих повествованиях используется одна и та же глагольная форма ваййомер («сказал он»). В данной форме не указано подлежащее, поэтому непонятно, кто это «он». Фактически это единственный случай во всем отрывке, когда не указано подлежащее. Более того, глаголу предшествует слово Элохим («Бог»), и создается впечатление, что говорит Бог. В еврейском тексте такая последовательность слов в Быт. 3:1: «Господь Бог. И сказал [он] жене». Таким образом оказывается, что змей заменяет Бога.

Аналогичным образом описано неповиновение Евы Богу. Фраза, описывающая ее поведение: «жена увидела... хорошо» (Быт. 3:6), напоминает оценку Богом Его творения: «И увидел Бог, что... хорошо» (Быт. 1:4, 10, 12, 18, 25, 31). Схожесть слов Бога со словами Евы означает, что она уже поставила свое мнение выше мнения Творца. Действительно, она ведет себя как Бог: «И взяла плодов его и ела; и дала также мужу своему, и он ел» (Быт. 3:6). Три глагола, выделенные курсивом, до этого употреблялись только по отношению к Творцу. Бог «дает» пищу (Быт. 1:29); Бог «взял» человека (Быт. 2:15); Бог «взял» одно из его ребер (Быт. 2:21). Таким образом, Ева отождествляет себя с Творцом и навязывает свое «правление» Адаму.

Позже и Адам, и Ева снова попытаются занять место Бога, когда поймут, что они наги. Сказано, что они «сделали себе опоясания» (Быт. 3:7). Глагол «делать» до сих пор использовался только в отношении Творца (Быт. 1:31; 2:2 и т. д.). Примечательно, что Адам и Ева



пытаются решить свою проблему, поставив себя на место Бога, — поведение, которое ранее наблюдалось у жены. Вызывает огорчение тот факт, что человеческая чета теперь присоединилась к замыслу змея, который состоит в том, чтобы сместить Бога с Его места. Об их богохульстве также свидетельствует созвучие между словом аром, описывающим их «наготу» (Быт. 2:25), и словом арум, описывающим «хитрость» змея (Быт. 3:1).

#### СТРОИТЕЛИ ВАВИЛОНА

Язык, на котором описывается строительство Вавилона, перекликается с историей о Творении. В этом языке явно прослеживается стремление обратить вспять процесс Творения и заменить Бога как Творца. Это намерение уже было указано в списке народов, где основание Нимродом Вавилонского царства представлено термином решит — «начало» (Быт. 10:10), что перекликается с повествованием о Божественном Творении (Быт. 1:1). Нимрод, чье имя означает «мы восстанем», представлен как творец Вавилона, подобно тому, как Бог представлен Творцом неба и земли.

В истории о Вавилонской башне мы наблюдаем тот же захват власти. Фраза *аль-пене* — «над поверхностью», которая использовалась для обозначения состояния земли до сотворения (Быт. 1:2), вновь используется здесь (Быт. 11:4). В то время как повествование о творении мира перешло от одного элемента (воды) к множественности, многообразию и разнообразию, Вавилон сводит состояние множественности к одному элементу. Слово Божье, ваййомер Элохим («сказал Бог»), было заменено словом строителей — ваййомеру́ («сказали они»; Быт. 11:3, 4). Акт Божественного Творения вайехи́ («и было»; Быт. 1:3) был заменен на человеческое достижение ваттехи («и стали»; Быт. 11:3). Божественное обдумывание или совещание наасе («сотворим»; Быт. 1:26) было заменено человеческим размышлением наасе («сделаем»; Быт. 11:4). У строителей Вавилона те же амбиции, что и у Евы, — они хотят быть подобными Богу.

#### ПРИЗВАНИЕ АВРАМА

Бог обращается к Авраму с призывом: «Я произведу от тебя великий народ... и возвеличу имя твое» (Быт. 12:2). Призвание Богом Аврама является ответом и противопоставлением замыслам строителей Вавилона. Таким образом, не случайно призыв Бога к Авраму выйти из земли происходит в Уре Халдейском. Удивительно, что древний шумерский город Ур расположен в Вавилонии, области, тесно связанной с историей строительства башни.

То, что Аврам услышал призыв покинуть место, которое было связано с воспоминаниями о Вавилоне, не должно вызывать у нас удивления. Этот призыв имеет глубокий смысл и значение не только с точки зрения истории и географии, но и в свете богословских концепций. От вопля пророков до апокалиптической мольбы Божий призыв «выйти из Вавилона» (греческое название еврейского бавэль) имеет долгую богословскую историю в библейской традиции (см. Ис. 48:20; Откр. 18:4). Призвание Аврама означает не только избавление от гнетущих условий пленения и национальное восстановление в Земле обетованной, но также подразумевает и возвращение к завету.

Строители Вавилона хотели создать себе великое имя и превратить себя в уникальную всемирную нацию (Быт. 11:4). Но именно Бог возвеличивает имя, и только Бог делает один конкретный народ великим и уникальным в отличие от других народов. Интересно, что глагол *аса* («создать») является ключевым словом в повествовании о Творении, где он употребляется семь раз вместе с подлежащим словом «Бог» (Быт. 1:7, 16, 25, 26; Быт. 2:2 [2 раза], 3). Тот же глагол *аса* («делать») используется три раза для описания деятельности строителей Вавилона (Быт. 11:4, 6 [2 раза]), и один из них употребляется в отношении возвеличивания их «имени» (Быт. 11:4). Вавилон, таким образом, поставил себя на место Творца. Призыв к Авраму — это восстановление прерогатив



Бога. Только Бог как Творец может по-настоящему «создавать»; и только Бог может «сделать имя». Более того, только имя Божье названо «великим» (Нав. 7:9).

### БЛАГОСЛОВЕНИЕ АВРАМА

Слово барах («благословлять») — ключевое в Божьем призыве к Авраму, где оно встречается пять раз. Использование этого слова особенно значимо в книге Бытие, где оно встречается 88 раз, всего же в Ветхом Завете оно употребляется 356 раз. Еврейская концепция «благословения» часто соотносится с плодовитостью (Быт. 1:21–23). Таким образом, призыв к Авраму противопоставляется идеологии Вавилона. В противовес строителям Вавилона, которые отказались следовать Божественному замыслу Творения, не желая размножаться и распространяться по земле, благословение Аврама восстанавливает силу Творения и обетование о будущем.

В то время как строители Вавилона полагались только на собственные силы, благословение народов было напрямую связано с Божьим благословением, ниспосланным Авраму. Основная причина этого благословения кроется в будущем историческом событии: «Благословятся в тебе все племена земные» (Быт. 12:3). Определяющая фраза «в тебе» означает «в семени твоем» или «через семя твое». То есть благословение обретается не «в Авраме», а «в семени» Аврама, которое является тем же мессианским «семенем», что и в Быт. 3:15, с которым наш стих имеет множество общих слов, грамматических форм и ассоциаций словесных и тематических. Тот же язык используется Павлом для описания универсальных последствий завета «во Христе Иисусе» (Гал. 6:15).

### **ЧАСТЬ III. ПРАКТИЧЕСКОЕ ПРИМЕНЕНИЕ**

**подмена бога**. Мы знаем, что суть греха — это стремление занять место Бога. Давайте задумаемся: как может произойти эта подмена на каждом уровне нашей жизни, если мы не будем осторожны? Обсудите в группе следующие аспекты:

- 1. В наших словах: когда мы лжем, скрываем или искажаем факты. Мы заменяем истину (ту, что видит Бог) своей версией. Когда мы хвастаемся, мы обычно преувеличиваем свою ценность за счет своего ближнего или даже за счет Самого Бога точно так же, как это сделал Навуходоносор, когда построил город Вавилон (Дан. 4:30).
- 2. В нашей работе: если мы слишком много времени и сил посвящаем работе, то рискуем пренебречь законами здоровья или нашей семьей, которая нуждается в нашем присутствии и внимании. Если мы ленимся, то можем выполнять свою работу небрежно, что тоже негативно сказывается на ее качестве. А когда мы обманываем или занимаемся плагиатом, то крадем чужие труды и открытия, выдавая их за свои.
- 3. В нашей религии: когда мы отдаем предпочтение чему-то или кому-то другому помимо Бога, будь то деньги, работа, машина, дом или мы сами, мы, по сути, совершаем идолопоклонство.

**ОТКЛИКАЯСЬ НА БОЖИЙ ПРИЗЫВ**. Зная, что подменять Бога — это грех, как вы можете позволить Богу воссесть на престоле вашего сердца, чтобы не вы были возвышены, а Он? Найдите в Библии примеры, которые показывают, как Бог вмешивается в жизнь.

Обсудите отклик Бога на грех; поразмышляйте над вопросом замещения — над тем, что Бог решил умереть вместо вас, чтобы вы могли жить. Поразмышляйте о конкретных событиях в истории Израиля, в которых Бог трудился на благо людям (например, о Творении, исходе, вавилонском пленении или о конкретных случаях, когда Бог сражался за Свой народ [Исх. 14:14] и т. д.).



## Народы. Часть 2

### Библейские стихи для исследования:

Быт. 2:9–17; Дан. 2:31–35; 7:1–3; Ис. 17:12, 13; Рим. 3:10–19; Откр. 10:1–11; 12:15, 16.

### Памятный стих:

«Остановитесь и познайте, что Я — Бог: буду превознесен в народах, превознесен на земле» (Пс. 45:11).

Некоторые люди считают, что Бог задумал грехопадение. По их мнению, Бог сотворил людей смертными, чтобы они согрешили и привели Его — в лице Иисуса — на крест. Они полагают, что это был единственный способ для Бога так ярко и убедительно показать Свою любовь к человечеству. В их представлении Богу было необходимо, чтобы человечество пало.

Это ужасное заблуждение. Бог не желал, чтобы Люцифер и человек пали. Восстание Люцифера, а затем и человечества стало непоправимой трагедией. Наша радость в Боге оставалась бы полной, если бы не пали наши прародители.

На этой неделе мы продолжим рассматривать проблемы, возникшие в результате грехопадения и стремления человека к власти в противовес Божьему правлению. Эти истины ясно изложены в книге пророка Даниила, которая показывает, что Бог был прав, когда предостерегал изральтян о том, что произойдет, если они отвернутся от Него и выберут вместо Него земных монархов. Это именно то, что они получили: вместо Бога — земные монархи и грешники, властвующие над грешниками. Печально.

## Самая первая заповедь

Едемский сад стал настоящей школой для первых людей, созданных Богом. Это было место, где они могли общаться с окружающим миром, что, в свою очередь, способствовало бы их духовному росту и развитию. Таким образом знания о Творце должны были передаваться из поколения в поколение. «В раю святая чета жила, как живут дети под чутким попечением Отца, но в то же время они неустанно постигали уроки премудрости Творца, — указывала Эллен Уайт. — Тайны окружающей их Вселенной — "чудное дело Совершеннейшего в знании" (Иов. 37:16) — являлись для них неограниченным источником знаний и радости» (Патриархи и пророки. С. 50, 51).

| Прочитайте Быт. 2:9-17. Какой была первая заповедь, данная Богом |  |  |  |  |
|------------------------------------------------------------------|--|--|--|--|
|                                                                  |  |  |  |  |
| Как вы считаете, почему несоблюдение этой заповеди имело та-     |  |  |  |  |
| кие колоссальные последствия?                                    |  |  |  |  |
|                                                                  |  |  |  |  |

Глагол *цава* («заповедовать») впервые используется в Быт. 2:16, где сказано о запрете, который Бог дал людям, — не вкушать от древа познания добра и зла. Как может знание быть запретным? Разве не всегда полезно испытать что-то новое и узнать больше?

Но, согласно Писанию, все обстоит иначе: Бог желал дать Своему народу обширные знания, но при этом избавить его от длительных страданий, которые могли бы возникнуть в результате некоторых «открытий». Например, того, что произошло позже, когда люди решили

сами управлять своей жизнью, вместо того чтобы подчиняться воле Бога.

Тысячелетия спустя, когда Израиль попросил себе царя, Господь, как мы узнали в предыдущем уроке, объяснил, какие последствия это повлечет за собой. Он Сказал своему народу, что решение отказаться от Его прямого правления будет действовать до окончания времен.

По мере того как израильские цари становились все более нечестивыми, народ Божьего завета отдалялся от своего истинного предназначения и вел все более мирской образ жизни. Бог, видя это, дал евреям даже больше того, чего они желали, — ими стали править земные правители.

Прочтение книги пророка Даниила с учетом этого может оказаться поучительным: череда империй, изображенная в видениях книги, является не только обвинением «народам» — язычникам, но и признанием неудач Израиля, его отказа следовать Божьим заповедям. Столетия подчинения вместо свободы, впервые дарованной в Едеме, должны были стать новой школой, где жаждущие сердца могли бы увидеть разительный контраст между царствами этого мира и Царством Божьим.

Подумайте о том, чего нам лучше было бы не знать. Как это помогает нам лучше понять запрет в Едеме?

понедельник, 28 апреля

## Книга пророка Даниила, глава 2

Во время вавилонского пленения Бог через пророка Даниила наиболее красноречиво описал взаимоотношения между Его народом и царствами этого мира. Его народ больше не был независимым — теперь ему предстояло пожинать плоды своего выбора. И, возможно, учиться на них.

| Прочитайте Дан. 2:31-35, где приводится широкий панорамі         | НЫЙ |  |  |  |
|------------------------------------------------------------------|-----|--|--|--|
| взгляд на мировую историю до конца времен.                       |     |  |  |  |
| Будет ли, согласно этому пророчеству, такая земная империя, вла- |     |  |  |  |
| дычество которой окажется вечным?                                |     |  |  |  |
|                                                                  |     |  |  |  |
|                                                                  |     |  |  |  |
|                                                                  |     |  |  |  |
|                                                                  |     |  |  |  |
| Чем завершится история всех земных империй?                      |     |  |  |  |
|                                                                  |     |  |  |  |
|                                                                  |     |  |  |  |
|                                                                  |     |  |  |  |
|                                                                  |     |  |  |  |

В конце XIX века многие люди были полны оптимизма и веры в прогресс человечества. Одним из ярких проявлений этого оптимизма стала Всемирная выставка 1900 года, которая проводилась в Париже, ее посетили 50 млн человек. Было открыто метро, была пущена троллейбусная сеть, представлен дизельный двигатель, прошли вторые Олимпийские игры. Казалось, что с достижениями в области технологий и науки многие проблемы человечества будут решены. С наступлением XX века многие мыслители были

С наступлением XX века многие мыслители были убеждены, что идеалы Просвещения — такие как стремление к самосовершенствованию и вера в силу разума — откроют для человечества новую и замечательную эпоху.

Однако Первая мировая война быстро развеяла эти мечты, а к концу XX века в военных конфликтах погибло более 150 миллионов человек. Мы, возможно, продвинулись в технологическом плане, но, безусловно, не в моральном. Перефразируя слова доктора Мартина Лютера Кинга-младшего, можно сказать, что у нас есть управляемые ракеты, но заблудшие люди. И это сочетание вызывает очень большую тревогу.

Удивительно, что в книге пророка Даниила, в главе 2, металлы перечислены в порядке от самых ценных к наименее ценным: золото постепенно теряет

свою ценность, уступая место серебру, серебро— меди, а медь— железу. В конце концов остаются лишь железо и глина.

Чарльз Дарвин, Карл Маркс и другие мыслители XIX века пытались убедить нас, что человечество неуклонно движется вперед — мы эволюционируем как биологически, так и социально. И хотя в некоторых аспектах жизнь людей действительно стала лучше (по крайней мере, на физическом уровне), кто может с оптимизмом смотреть в будущее этого мира?

Иисус предостерегал: «Также услышите о войнах и о военных слухах... ибо восстанет народ на народ, и царство на царство; и будут глады, моры и землетрясения по местам» (Мф. 24:6, 7). Могут ли быть утешением предсказания-предупреждения о возможных опасностях?

вторник. 29 апреля

## Книга пророка Даниила, глава 7

Сон из Дан. 2 был показан вавилонскому царю. Видение Дан. 7, напротив, было явлено еврейскому пророку, человеку из народа Божьего завета.

| Прочитайте Дан. 7:1-3. Что означает борьба четырех ветров на в ликом море? |  |  |  |  |
|----------------------------------------------------------------------------|--|--|--|--|
| Где мы можем наблюдать сегодня исполнение этого пророчества?               |  |  |  |  |
|                                                                            |  |  |  |  |

Даниилу было показано то же видение, что и Навуходоносору, но с другой точки зрения. Вместо истукана он увидел череду народов, выходящих из моря, в результате того, что ветер вздымал воду. Эти народы находились в постоянном состоянии борьбы, что приводило

к постоянной смене власти между ними. В таких стихах, как Пс. 64:6–9; Ис. 17:12, 13 и Иер. 46:7, 8, используется метафора с наводнениями и волнами, чтобы описать смятение среди народов.

Напротив, Земля обетованная была островом мира и безопасности в море языческих царств, по крайней мере, на какое-то время. Это был священный народ, основанный на прочном фундаменте Божьего правления, в отличие от окружающих его народов, которые были неуправляемыми.

Даниил, наблюдая с берега за хаосом среди язычников, вдруг замечает, как звери выходят на сушу — на землю его народа. Проблемы, с которыми сталкивались язычники, теперь стали и проблемами израильтян. Народ Божий, следуя примеру язычников, теперь будет жить среди них и находиться под их властью. С тех пор как Вавилонское царство захватило над ними власть, народ завета Божьего больше никогда не пользовался полной или длительной автономией.

Эта утрата автономии будет продолжаться до тех пор, пока Христос не займет Свое законное место как Царь. В эпоху Нового Завета народ Божий продолжал страдать под игом Римской империи, а затем от преследований «небольшого рога», который стал преемником языческого Рима.

Хотя в истории существовали более благополучные народы и более мирные эпохи, подавляющее большинство наций, народностей и империй переживали трагедии, переходя от одного угнетателя к другому. И часто правители, которые утверждали, что действуют в интересах своего народа, на самом деле лишь усугубляли его страдания. Это не соответствует тому правлению, которого Бог желал бы для Своих детей, если бы они избрали Его.

Как Рим. 3:10-19 помогает объяснить столь многое в нашем мире? Как стих 19, в частности, показывает, почему мы так отчаянно нуждаемся в Благой вести?

## Между землей и морем

Образы земли и моря в Библии, особенно в пророчествах, могут быть весьма поучительны. Рассмотрим пример — использование символов *земли* и *моря*, создающих контраст. «Символически, когда сопоставляются земля и море, земля часто представляет собой упорядоченный мир или даже землю Израиля, в то время как море относится к языческим народам, которые угрожают ей так же, как море угрожает земле» (Beatrice S. Neall, "Sealed Saints and the Tribulation," in *Symposium on Revelation*, Book 1, p. 260. [Запечатленные святые и бедствия в сборнике статьей: Всемирное обсуждение книги Откровение. Кн. 1. С. 260]).

Согласно этому мышлению, *земля* — место стабильности, основанное на правлении Бога; *море* олицетворяет нестабильное смятение народов, основанное на человеческой гордыне.

| Какую роль выполняют вода и земля в этом пророчестве? Как э пророчество исполнилось?                 |  |  |  |  |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------|--|--|--|--|
|                                                                                                      |  |  |  |  |
| Обратите внимание, что дракон использует воду, чтоы преследовать жену (церковь). В пророчествах вода |  |  |  |  |

Прочитайте Откр. 12:15. 16. обращаясь к ранее упомянутой идее.

Обратите внимание, что дракон использует воду, чтобы преследовать жену (церковь). В пророчествах вода часто символизирует мирские правительства, беспорядки и хаос, которые их нередко сопровождают. Следовательно, мы видим, как сатана использовал народы, подталкиваемые их вождями, для преследования народа Божьего на протяжении большей части истории церкви.

| Прочитайте Откр. 13:1, 11-12. Откуда выходят звери? Каков смысл<br>того, что второй зверь выходит из земли? |   |  |  |  |  |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---|--|--|--|--|
|                                                                                                             | - |  |  |  |  |

| Каков характер второго зверя, несмотря на то, что его рога подоб- |   |  |  |  |
|-------------------------------------------------------------------|---|--|--|--|
| ны агнчим                                                         | ) |  |  |  |
|                                                                   |   |  |  |  |
|                                                                   |   |  |  |  |
|                                                                   |   |  |  |  |
|                                                                   |   |  |  |  |

Адвентисты седьмого дня понимают Откр. 12:16 как отсылку к переселению гонимых верующих в Новый Свет. Если наше понимание земли и моря верно, что это говорит об основании Соединенных Штатов Америки?

Можем ли мы считать эту страну «землею» в том же самом смысле, что и «землю обетованную» — местом, отделенным для народа Божьего? Может быть, поэтому зверь из земли сначала кажется похожим на агнца? Хотя Америка никогда не была «Новым Израилем», как считали некоторые из ее отцов-основателей, долгое время она была землей религиозной свободы для миллионов людей, подвергавшихся религиозным преследованиям.

К сожалению, этот зверь, подобный агнцу, однажды заговорит «как дракон» (Откр. 13:11). Америка, которая так долго была маяком религиозной свободы для преследуемых, станет главным религиозным преследователем. Это еще один пример того, к чему приводит стремление человечества к самодержавию, вместо того чтобы находиться под руководством Бога.

четверг, 1 мая

# «Тебе надлежит опять пророчествовать о народах»

Церковь Остатка зародилась в Новом Свете, как называли Америку первооткрыватели в XVI веке, именно там, куда бежали те, кто искал религиозной свободы в XVII и XVIII веках. Учитывая давние религиозные и политические ограничения, которые существовали в других странах, трудно представить, что адвентистское движение могло начаться и распространяться с такой силой в каком-либо другом месте.

Прочитайте Откр. 10:1-11. Мы понимаем этот отрывок как пророчество о зарождении адвентистского движения. Обратите внимание на это пророчество и прокомментируйте некоторые его образы: «народы», «земля», «море», «раскрытая книга», указание, «что времени уже не будет».

Какие идеи для вашей христианской жизни и служения вы извлекли из этого пророчества?

Ангел восклицает громким голосом, подобно трем ангелам из Откр. 14 и ангелу из Откр. 18. Это знаменательный момент в истории, когда начинается работа Церкви Остатка ради «народов, и племен, и языков, и царей многих» (Откр. 10:11).

Ангел держит «книжку» — скорее всего, речь идет о книге пророка Даниила (см. Дан. 12:4), которая раскрывается впервые за многие поколения. Он стоит одной ногой на море, а другой — на земле. Это может указывать на то, что данная весть охватывает весь земной шар — как Старый Свет (Европа и Ближний Восток), так и Новый Свет. Это также может указывать на то, что эта весть предназначена для всех народов — для тех, кто живет на суше, и для тех, кто живет в «языческом» море.

Наконец-то мир озарится светом Божьей славы и последние вести Откр. 14 достигнут каждого. Как и в случае с Израилем, наша миссия как церкви заключается в том, чтобы проповедовать Евангелие «по всей вселенной, во свидетельство всем народам; и тогда придет конец» (Мф. 24:14).

Бог направляет историю человечества к ее грандиозному завершению — к концу человеческих царств и окончательному воцарению Христа. Прочитайте Дан. 2:34, 35, 44, 45. Библия совершенно ясно, без всякой двусмысленности, говорит о том, что все мирские царства будут уничтожены, от них и их ужасного наследия не останется и следа, а на их месте установится вечное

Царство Божье, в котором никогда больше не возникнут грех, страдания, болезни, зло и смерть.

Обратите внимание, насколько точно пророчества Даниила, описанные в главах 2 и 7, предсказали появление и исчезновение мировых империй. Если учесть, когда была написана книга пророка Даниила, эта поразительная точность должна убедить нас доверять ей и в том, что она говорит об окончательном и вечном царстве — Царстве Божьем.

пятница, 2 мая

## Для дальнейшего исследования

Прочитайте в книге Эллен Уайт «Патриархи и пророки» главу «Вавилонская башня» (С. 117–124).

«"И увидел я новое небо и новую землю; ибо прежнее небо и прежняя земля миновали" (Откр. 21:1). Огонь, истребивший нечестивых, одновременно очищает землю. Удален всякий след проклятия. Никакой вечно пылающий ад не будет напоминать искупленным о страшных последствиях греха.

Навеки останется только одно: следы распятия на теле нашего Искупителя. Раны на Его окровавленном челе, на боку, на руках и ногах будут единственным напоминанием о жестокости греха. Взирая на славу Христа, пророк говорит: "От руки Его лучи, и здесь тайник Его силы!" (Авв. 3:4). Его пронзенные руки и бок, откуда текла алая струя, примирившая человека с Богом, — это слава Спасителя, здесь — "тайник Его силы". "Сильный, чтобы спасать" через жертву искупления, Он может произвести суд над теми, кто презрел милость Божью. Знаки унижения — это Его наивысшее достоинство, и в течение бесконечных веков голгофские раны будут прославлять Его и проповедовать о Его силе» (Великая борьба. С. 674).

### Вопросы для обсуждения:

- 1. В конце концов все земные достижения, какими бы великими они ни были, обратятся в прах. Это включает в себя и любые «великие» дела, которые вы могли бы совершить или совершаете сейчас. Почему всегда важно помнить об этом? Как эта мысль должна помочь вам сохранять свои приоритеты?
- 2. Обратите внимание на описание «зверя из моря» в Откр. 13:1–10. Как этот зверь связан с образом мыслей Вавилона? Очевидно, что это совокупность всех «народов», начиная с Вавилона и заканчивая властью «малого рога». Какие черты каждой империи, на ваш взгляд, сохранились до наших дней? Как современный мир по-прежнему отражает ценности, свойственные, например, Вавилону или Риму?
- 3. Как мы, адвентисты, можем следовать заповедям Господа и соблюдать законы государства, в котором живем? С чем мы сталкиваемся, когда выполнение одного закона приводит к нарушению другого?

**Основной стих:**  $\Pi$ c. 45:11.

**Для исследования:** Быт. 1:29; Дан. 2:44, 45.

### **ЧАСТЬ І. ОБЗОР**

Однажды отец, видя, что его сыну скучно, предложил ему сходить в кино на фильм про животных. Он хотел, чтобы сын соприкоснулся с красотой творения, чтобы он мог лучше понять прекрасный характер Бога и научился благодарить Его за все блага, которые Он дарит человечеству. Однако в фильме было много сцен насилия. Животные вели себя жестоко: сильный стервятник безжалостно расправился со слабым воробьем, злой побеждал доброго, а смерть торжествовала над жизнью. Ребенок испугался и заплакал. Он попросил отца отвести его домой. Очевидно, педагогический эксперимент отца не увенчался успехом.

Когда мы размышляем о ходе человеческой истории, мы сталкиваемся с той же реальностью. Человеческая история полна войн, злоупотреблений и обмана. Могущественные нации часто уничтожали малые народы. Слишком часто мирская власть берет верх над мудростью и справедливостью. Соломон в книге Екклесиаста делится аналогичным наблюденим: «Место суда, а там беззаконие; место правды, а там неправда» (Еккл. 3:16).

От маленького ребенка, который плачет, наблюдая за жестоким поведением животных, до мудрого философа, размышляющего о превратностях человеческой жизни, — все мы задаемся одними и теми же вопросами: «Почему случается зло?», «Входило ли в замыслы Бога существование зла?», «Почему Бог не вмешивается?» На эти вопросы Библия дает два ответа. Первый ответ находится в далеком прошлом человечества, в истории грехопадения, когда была нарушена первая заповедь Божья. Второй ответ находится в пророчествах. В обоих ответах показывается решение человеческой трагедии.

### ЧАСТЬ II. КОММЕНТАРИЙ

### ПЕРВАЯ ЗАПОВЕДЬ

Первое в Библии упоминание заповеди находится в контексте второго повествования о Творении (Быт. 2:16, 17), и она связана с пищей — первым даром Бога человеку (Быт. 1:29). Глагол цава («заповедать»), этимологически связан со словом мицва («заповедь»). «Заповедь» — это нечто большее, чем просто приказ в повелительном тоне, которому должны подчиняться люди. Это больше, чем действие, которое Бог просит совершить. Тот факт, что Бог «заповедовал» («повелел» в Синодальном переводе. — Прим. перев.) делам Творения (Пс. 32:9), предполагает, что то, что мы называем «заповедью», на самом деле является даром Божьим человеку (Исх. 24:12; Неем. 9:13).

Этот дар предназначен для счастья и жизни человека, именно поэтому, исполняя их, «человек будет жить» (Лев. 18:5). Вот почему псалмопевец молится: «Даруй мне благодать закона Твоего» (Пс. 118:29, дословный перевод автора). Примечательно, что первая заповедь также начинается с благодати, дара пищи от всех деревьев: «От всякого дерева... ты будешь есть» (Быт. 2:16).

Таким образом, первый отклик на Божью заповедь — это принять Божью благодать и наслаждаться Его даром. Второй отклик — воздерживаться от вкушения плодов запретного древа. Оба обетования жизни и смерти неоспоримы. Оба глагола употребляются в абсолютном инфинитиве, который выражает идею определенности. Обетование даровать жизнь так же неоспоримо, как и предупреждение о смерти, которая последует за непослушанием. С первых строк Библии ясно обозначены два пути. Мы либо принимаем Бога и наслаждаемся жизнью, либо отвергаем Его и умираем. Обе перспективы ясно обозначены: «Я сегодня предложил тебе жизнь и добро, смерть и зло» (Втор. 30:15).

### ПРОРОЧЕСТВА О НАРОДАХ

Книга пророка Даниила написана на двух языках. Когда пророк говорит о языческих царствах, он пишет на арамейском языке — международном языке того времени. Когда пророка волнует духовная судьба Его народа, он пишет на еврейском языке — языке Божьего народа того времени. Пророчества Даниила в главах 2 и 7 находятся в разделе книги, написанном на арамейском языке; следовательно, в этих главах говорится о судьбе языческих народов.

В Дан. 2 вавилонскому царю Навуходоносору приснился пророческий сон об истукане. В этом образе образно представлена преемственность мировых империй. Навуходоносор был предупрежден о том, что его царство не будет вечным. За ним последуют другие царства, и так будет продолжаться до тех пор, пока все они не будут уничтожены. На их месте воцарится Царство Божье единственное, которое «вовеки не разрушится» и «будет стоять вечно» (Дан. 2:44). Навуходоносор отказывается признать это Божественное предначертание. В ответ на это пророчество Навуходоносор решает немедленно воздвигнуть золотого истукана. Этот истукан показывает его намерение противостоять Божьему замыслу для народов и подменить его своим. В то время как Царство Божье должно заменить все предыдущие земные империи, план Навуходоносора состоял в том, чтобы собрать все народы под своей властью (Дан. 3:7).

В Дан. 7 сон Даниила о зверях связан с Дарием, персидским царем, который представляет собой следующее исполнение пророчества об истукане. В отличие от Навуходоносора Дарий только что почтил Бога и признал Его правителем народов (Дан. 6:25–27). Хотя два пророчества Дан. 2 и 7 касаются одной и той же последовательности четырех империй (Вавилон, Мидо-Персия, Греция и Рим), конец истории в каждом пророчестве подчеркивает разные аспекты.

В видении об истукане конец времени ознаменован разрушением земных царств, за которым последует установление вечного Царства Божьего, которое «вовеки не разрушится» и «будет стоять вечно» (Дан. 2:44). Во сне о зверях конец времени наступает с приходом Сына Человеческого на облаках (Дан. 7:13, 14; ср. с Мк. 13:26, 27).

### БОЖЕСТВЕННАЯ РАЗВЯЗКА

История грехопадения в книге Бытие и апокалиптические пророчества о народах не только описывают преткновения и падения людей, пытающихся занять место Бога; они также предлагают нам единственное Божье решение проблем человечества — Царство Божье.

Согласно книге Бытие, грехопадение Адама и Евы произошло из-за нарушения первой заповеди, данной Богом человеку. Эта заповедь связывала жизнь с познанием добра и зла. Примечательно, что дерево жизни и дерево познания добра и зла росли в центре Едемского сада, недалеко друг от друга, что наводило на мысль о связи между ними. Как только люди сорвали плод с дерева познания добра и зла, у них не стало доступа к дереву жизни (Быт. 3:22–24).

Из этого можно извлечь два урока: во-первых, жизнь не является естественным состоянием человечества. Люди не бессмертны. Даже в Едемском саду Адам и Ева зависели от внешнего источника жизни. И, во-вторых, жизнь — не просто биологическое состояние, она также имеет духовное и моральное измерение.

Согласно пророчествам Даниила, провал человеческих планов в установлении мира и счастья после самонадеянной попытки построить Вавилонскую башню был вызван их желанием объединиться против Бога-Творца, Который затем сошел и рассеял их (Быт. 11:4–9). Ссылаясь на историю о Вавилонской башне, проро-

Ссылаясь на историю о Вавилонской башне, пророчество Дан. 2 описывает аналогичное движение к единству светского и религиозного мира в конце времени: железо (светская власть) попытается смешаться с глиной

(религиозная власть, Римско-Католическая церковь). Нам сказано, что «во дни тех царств Бог небесный воздвигнет царство, которое вовеки не разрушится» (Дан. 2:44).

В Дан. 11:43 царь северный (религиозная власть) объединится с царем южным (светская власть), и вместе они восстанут против горы Господней с намерением «губить многих» (Дан. 11:44). Затем пророчество говорит нам, что, как и в Дан. 2, это придет к своему концу и никто ему (царю северному) не поможет (Дан. 11:45; ср. с Дан. 2:45). В книге Откровение видение о битве Армагеддон относится к тому же движению к единству: цари земные соберутся против Царства Божьего (Откр. 16:16). Пророческое описание постоянного подъема и падения народов, что заканчивается вторжением Царства Божьего, которое «будет стоять вечно», является утверждением единственно возможного решения проблемы народов. Только Царство Божье, которое означает возвращение к состоянию Едемского сада, принесет вечную жизнь. Только тогда будет соблюдаться первая заповедь, и народы исцелятся от своих ран (Откр. 22:2).

### **ЧАСТЬ III. ПРАКТИЧЕСКОЕ ПРИМЕНЕНИЕ**

**УРОК О ГЛАВЕНСТВЕ.** Когда Навуходоносор узнал, что его правление ограничится лишь золотой головой истукана, он воздвиг истукана, полностью сделанного из золота. Какие уроки мы можем извлечь из примера Навуходоносора о необходимости смирения при осуществлении руководства? Как его история учит нас тому, что мы не единственные, кто способен правильно исполнять свою работу? Кроме того, чему нас учат личные истории Навуходоносора и Даниила о вере и доверии Богу, даже когда мы больше не занимаем ответственных должностей?

**УРОК О ПОЛИТИКЕ**. В конце времен человеческие правители объединятся, чтобы занять место Царства Божьего, подобно тому, как это сделали строители Вавилонской башни. Как вы должны ответить на искушение плести интриги и заговоры, чтобы найти поддержку своим взглядам? Прочитайте Дан. 3:8 и Дан. 6:4–13. Чему мы можем

научиться из ошибки халдеев, которые устроили заговор против Даниила, чтобы занять его место? Как мы можем успешно противостоять, чтобы политические маневры, личные амбиции и интересы не взяли верх над истиной и справедливостью?

урок о перспективе. В пророчествах Даниила земные цари были сосредоточены на настоящем, не принимая во внимание вечность и будущее установление Царства Божьего. Это осознание может быть применено ко всем аспектам нашей жизни. Эллен Уайт предостерегает: «Никакой деловой проект, никакой жизненный план не может быть прочным и совершенным, если он охватывает только краткие годы человеческой жизни и не вмещает вечное будущее» (Воспитание. С. 145). Как мы можем избежать ошибки, которую совершили земные цари в пророчествах?

# УРОК 6 3-9 МАЯ

## Постижение смысла Жертвы

### Библейские стихи для исследования:

Исх. 12:1–11; Ис. 1:2–15; 6:1–5; Агг. 2:7–9; 1 Кор. 5:7; Евр. 10:3–10; Откр. 4:7–11; 5:9.

### Памятный стих:

«И поют новую песнь, говоря: достоин Ты взять книгу и снять с нее печати, ибо Ты был заклан, и Кровию Своею искупил нас Богу из всякого колена, и языка, и народа, и племени» (Откр. 5:9).

Когда Иисус пришел к Иоанну Крестителю, тот произнес: «Вот Агнец Божий, Который берет *на Себя* грех мира» (Ин. 1:29). Это была безошибочная отсылка к практике жертвоприношения животных, что указывало на заместительную смерть Христа за все человечество.

В Библии мы не можем обойти тему жертвоприношения животных, она проходит красной нитью по всем ее страницам и играет центральную роль в грандиозной сцене книги Откровение, в которой Иоанна сопровождают в тронный зал небесного храма (Откр. 4 и 5). Тот факт, что Иисус представлен в этой ключевой сцене в образе Агнца как бы закланного (Откр. 5:6), является важным ключом к пониманию всей этой пророческой части.

На этой неделе мы подробнее рассмотрим тему жертвоприношений, что поможет нам лучше понять образ Агнца в книге Откровение, относящийся к Иисусу Христу.

Иисус признан достойным, и нет никого, кто мог бы сравниться с Ним. Его уникальное достоинство красноречиво говорит о том, что Господь совершал посредством системы жертвоприношений. Правильное понимание роли Иисуса Христа как Агнца раскрывает нам



бесконечную любовь Бога, принесшего величайшую жертву— акт, которым мы и другие разумные существа во Вселенной будем восхищаться вечно.

воскресенье, 4 мая

# Напрасные жертвы?

Иногда сравнение двух противоположных идей может быть весьма поучительным. Например, в Библии есть пример того, как Бог фактически отверг жертвоприношения Своего народа. Этот трагический эпизод открывает нам много нового о сути жертвоприношений в библейском контексте.

| Система | жертвопрі | иношений бы | іа уста | новлен | а Самим I | Богом. Г | 10- |
|---------|-----------|-------------|---------|--------|-----------|----------|-----|
| чему же | в период  | пророка Иса | и Богу  | были   | неприятн  | ы жерте  | ЗЫ, |
| которые | приносили | израильтяне | ?       |        |           |          |     |
|         |           |             |         |        |           |          |     |

Это был не первый случай, когда Бог отверг жертвоприношения; нечто подобное произошло в начале истории спасения, когда Бог одобрил и принял жертву Авеля, а жертву Каина — нет. Этот ранний эпизод дает нам возможность сравнить жертвы, которые были приняты и отвергнуты Богом (см. Быт. 4:3–7 и Евр. 11:4).

Во времена Исаии Израиль просто выполнял религиозные обязательства, чтобы умилостивить Бога. Однако на деле евреи жили так, как им хотелось. Их жертвоприношения были продиктованы их эгоизмом, как и у Каина, а не стремлением смириться и подчиниться Богу. Это дух самодостаточности, то, что движет царствами этого мира.

Каин жил по своим собственным правилам, исполняя религиозные обряды так, как считал нужным. Можно предположить, что он воспринимал Бога как помеху на пути к тому, чтобы жить по-своему, однако боялся Бога настолько, что продолжал совершать обряды.

Но Авель принес в жертву животное, ставшее символом обетования Бога о будущем Мессии (Быт. 3:15), — агнца, который стал прообразом спасительной жертвы Христа на Голгофе.

«Авель понял великие принципы искупления; он сознавал себя грешником, видел грех и смертельное наказание за преступление как преграду, стоящую между его душой и Богом. Отнимая жизнь у жертвенного животного и принося его в жертву, он признавал таким образом требования нарушенного закона. Через пролитую кровь он взирал на будущую жертву — умирающего на Голгофском кресте Христа — и, веря в примирение, которое должно было совершиться, получил подтверждение того, что он праведен и его жертва принята» (Уайт Э. Патриархи и пророки. С. 72).

Как важно, чтобы мы осознавали опасность формального выполнения религиозных обрядов. Как каждый из нас может почувствовать на собственном опыте, что значит полностью полагаться на смерть Иисуса как на единственную надежду на спасение?

понедельник, 5 мая

## Кровь тельцов и козлов

Некоторые люди критикуют идею жертвоприношений, считая ее жестокой и несправедливой. Однако именно в этом и заключается ее суть. Смерть Христа была жестокой и несправедливой, потому что невиновный умер жестокой смертью за виновных. Именно такая жертва была необходима для решения проблемы греха. И именно эта смерть, смерть Христа, стала тем, на что указывали все предыдущие жестокие и несправедливые жертвы.

| <b>1</b> рочитайте Евр. 10:3-5. Что этот отрывок говорит нам о жертвах, |
|-------------------------------------------------------------------------|
| которые народ Божий приносил в Ветхом Завете? Если грешники             |
| не могли обрести спасение с помощью жертв, то зачем их вообще           |
| было приносить?                                                         |
|                                                                         |
|                                                                         |

Агнцы и другие жертвенные животные были всего лишь знамениями, указывающими на искупительную жертву Христа — Агнца Божьего. Принесение их в жертву было делом веры, давало грешникам осязаемый способ выразить веру в дело грядущего Мессии. Мы часто называем такие знамения типами (прообразами), которые исполняются в антитипе (образе) того, на что они указывали. Поэтому жертвоприношения иногда называют «мини-пророчествами» о смерти Иисуса на кресте.

Обряды, связанные с жертвоприношением, можно сравнить с покупкой билета на поезд, автобус или самолет. Когда вы приобретаете билет, вы не сразу отправляетесь в путь. Вместо этого вам выдают посадочный талон — знак обещания предстоящей поездки. Вы можете сколько угодно сидеть на этом листке бумаги, но он не доставит вас в пункт назначения. Но как только вы садитесь в транспортное средство и отправляетесь в дорогу, вы получаете то, за что заплатили, — после этого бумажный билет больше не нужен.

Точно так же обстояло дело и с жертвенными животными. Они играли важную роль в религиозной жизни, но как только была принесена истинная Жертва, они утратили смысл. Произошло то, на что они указывали: в момент смерти Иисуса завеса, разделяющая Святое и Святое святых в земном святилище, разорвалась. В Мк. 15:38 сказано об этом так: «И завеса в храме раздралась надвое, сверху донизу». Вся система жертвоприношений указывала на смерть Иисуса на кресте. Как только Иисус исполнил Свое обетование на кресте и воскрес, одержав победу над смертью, необходимость в прообразах отпала.

Представьте, насколько страшным должен быть грех, если для его искупления потребовалась смерть Иисуса, воплощенного Слова (см. Ин. 1:1-3, 14). Какое значение это имеет для нашего понимания греха и того, как мы должны к нему относиться?

## Пасхальный Агнец

В книге Откровение Иисус назван «Агнцем» около 30 раз. С самых первых дней осуществления искупительного замысла Божий народ использовал агнцев как символ грядущего Мессии. Авель принес жертву «от первородных стада своего» (Быт. 4:4). Перед тем как Израиль отправился из Египта в Землю обетованную, ему было велено выкупить каждого человека-первенца или первенца из животных годовалым агнцем (Исх. 12:5).

Спустя годы после смерти, воскресения и вознесения Христа Петр, размышляя об этих событиях, написал: «Зная, что не тленным серебром или золотом искуплены вы от суетной жизни, преданной вам от отцов, но драгоценною Кровию Христа, как непорочного и чистого Агнца» (1 Петр. 1:18, 19).

Только Иисус прожил жизнь, соответствующую святости Божьей. Все остальные люди согрешили, и наша греховная жизнь в буквальном смысле противоречит природе нашего Создателя.

Так Он стал «последним Адамом» (1 Кор. 15:45). Там, где мы потерпели поражение, Он одержал победу,

прожив безупречную жизнь. В Своей человеческой природе Он стал всем, чем должен был быть человеческий род. Он во всей полноте отражал славу Божью. «Видевший Меня видел Отца», — сказал Он Филиппу (Ин. 14:9).

Иисус был распят на Пасху, что еще раз показало, что Он — Агнец, в Котором исполнился прообраз. Иисус сказал, что Он «говорил явно» о Своем учении (Ин. 18:19, 20). Это перекликается с описанием пасхального агнца в Исх. 12:5, 6, где Израилю было заповедано выбрать агнца для совершения Пасхи и «хранить у себя» или выставить его напоказ в дни, предшествовавшие жертвоприношению. Когда первосвященник спросил Иисуса о Его учении, Он сослался на тот факт, что Он Сам был выставлен на всеобщее обозрение в храме. Его жизнь, Его дела, Его учение — все было явлено, Кем на самом деле Он был. Он — непорочный Агнец, самое могучее проявление Божьей праведности и славы.

**Каким образом мы можем лучше отобразить совершенный характер Иисуса в нашей собственной жизни?** 

среда, 7 мая

### Иисус в храме

Во всем деле спасения мы ощущаем некую напряженность. Бог стремится восстановить отношения с нами, грешными людьми, но если мы окажемся в Его присутствии, то погибнем. «Ибо Ты — Бог, не любящий беззакония, — пишет Давид, — у Тебя не водворится злой» (Пс. 5:5). В то же время Давид также пишет: «А я, по множеству милости Твоей, войду в дом Твой, поклонюсь святому храму Твоему в страхе Твоем» (Пс. 5:8).

Прочитайте Агг. 2:7, 9. Когда строился второй храм, пророк Аггей произнес удивительное обетование— новый храм превзойдет в славе предыдущий. В чем смысл этого обетования?

Когда Соломон освятил первый храм, *шехи́на* — присутствие Божье, сопровождавшее сынов Израиля на пути в Ханаан, — наполнила храм, поэтому священники не могли оставаться в нем, чтобы завершить свое служение (3 Цар. 8:10, 11 — в тексте: облако (евр. *анан*), слава (евр. *кавод*)). При освящении второго храма в нем не было ковчега завета, указывающего на Божий престол и Его присутствие. Поэтому при освящении второго храма *шехина* его не наполнила. Это было удручающим обстоятельством. Тогда как же могло сбыться обетование Агтея?

Во второй храм лично вошел Иисус — воплощенный Бог. Сам Бог стал одним из нас и пришел в этот погибающий мир. Поскольку Сын Божий теперь стал Сыном Человеческим, люди могли увидеть Его лицо, услышать Его голос и быть свидетелями, например, того, как Он прикоснулся к нечистому прокаженному и исцелил его (Мф. 8:3). Вместо того чтобы приблизить нас к Себе, Он приходит к нам. Неудивительно, что в Библии так сказано об Иисусе: «Се, Дева во чреве приимет и родит Сына, и нарекут имя Ему Еммануил, что значит: с нами Бог» (Мф. 1:23). Только подумайте об этом — Творец Вселенной снизошел не только до того, чтобы жить среди нас, но и чтобы умереть за нас.

Смерть Иисуса на кресте — величайшее проявление Божьей любви. Какими еще путями мы можем увидеть и ощутить реальность Божьей пюбви?

четверг, 8 мая

## «Ибо Ты сотворил все»

Некоторым пророкам было позволено увидеть Бога так близко, что они видели Его престол. Иезекииль, например, видел престол над сводом (Иез. 1:26); Исаия — в небесном храме (Ис. 6:1); Иоанн же, наиболее подробно описавший престол, был сопровожден туда в видении (Откр. 4 и 5). Ветхозаветные прообразы служения в святилище указывали на то, что оказаться

в присутствии Божьем можно лишь одним способом — через Кровь Христа (см., например, Лев. 16:2, 14).

| в храме на небесах. Опишите элементы происходящего:<br>Где находится Господь?<br>Ис. 6:1; Откр. 4:2 |      |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------|------|
| Кто окружает престол?                                                                               |      |
| Ис. 6; Откр. 4                                                                                      |      |
| Что делают находящиеся вокруг престола?                                                             |      |
| Ис. 6; Откр. 4                                                                                      |      |
| Что ощущает человек, оказавшись перед престолом Божиим?                                             | ?    |
| Ис. 6:5; Откр. 5:4                                                                                  |      |
| Какие элементы этих двух видений похожи? Какие общие ч                                              | ерты |
| в этих двух видениях? Какая тема первая? Что следует дал                                            | ьше? |
| Какая истина о Боге подчеркивается в этих видениях?                                                 |      |

В каждом из этих видений тронного зала первое, что мы видим, — это небесные существа, которые провозглашают святость Божью. В видении Исаии мы становимся свидетелями потрясающей сцены: храм наполняется курением, а «верхи врат» колеблются, когда серафимы провозглашают святость Божью. В видении Иоанна херувимы повторяют то же самое: «Свят, свят, свят». (См. Иез. 10:14, 15, где животные описаны как херувимы.) Каждому пророку была показана ослепительная сцена славы Божьей.

Затем мы видим, как пророки воспринимают эту сцену. Исаия восклицает, что он человек с нечистыми устами (Ис. 6:5), а Иоанн плачет, осознавая трагическую

истину — невозможно найти достойного (Откр. 5:4). Когда мы непосредственно сталкиваемся с достоинством Бога, мы наконец начинаем понимать положение человека: мы совершенно недостойны и нуждаемся во Христе как в нашем Искупителе.

Сатана выдвинул множество обвинений против Бога, утверждая, что Он своенравен, эгоистичен и суров. Однако даже краткий взгляд на тронный зал Бога разоблачает ложь сатаны.

Только увидев Христа таким, какой Он есть, «Агнцем закланным» (Откр. 5:12), мы можем постичь истинного Отца. Как утешительно осознавать, что, глядя на Иисуса, мы видим и Отца таким, какой Он есть (Ин. 14:9). И величайшее откровение о том, каков Отец, мы видим в Иисусе, умирающем на кресте за нас.

Так Крест открывает нам два важных урока: во-первых, он показывает, насколько сильно Бог любит нас, жертвуя Собой ради нашего спасения; во-вторых, он показывает, насколько мы греховные и падшие, что спасение возможно только через Крест.

пятница, 9 мая

## Для дальнейшего исследования

Священное Писание ясно говорит нам, что Христос — это единственный, Кто достоин совершить наше спасение. Только Он один прожил безгрешную жизнь, которая совершенно удовлетворяла требования святого Закона. Он есть непорочный Агнец Божий, и теперь Он стоит во главе всего человечества, являясь нашим вечным залогом. В то же время Он взял нашу вину на Себя, над Ним исполнился приговор, вынесенный Богом злу. Когда Иоанн становится свидетелем невероятной сцены, в которой небесные существа собрались вокруг Божьего престола, ему велят перестать плакать, потому что «лев от колена Иудина... победил» (Откр. 5:5).

Подумайте также о том, насколько ужасен грех и насколько падший на самом деле человеческий род, что

потребовалась смерть Иисуса, Самого Бога, чтобы решить проблему греха. Без сомнения, если бы существовал какой-то другой способ, которым Бог мог бы спасти нас, не нарушая принципов Своего Божественного правления, Он, конечно, воспользовался бы им.

«Нарушенный закон требовал жизни грешника. Во всей Вселенной был только один, Кто ради человека мог бы удовлетворить требования закона. Так как Божественный закон свят в той же мере, что и Сам Бог, только равный Богу способен искупить совершенное беззаконие. Никто, кроме Христа, не мог искупить падшего человека из-под проклятия закона и снова привести его в согласие с Небом. Христос должен был принять на Себя вину и позор за грех, столь оскорбительный для святого Бога, что он должен был привести к разлуке Отца и Сына. Для спасения падшего рода Христос должен был опуститься в бездну страданий и горя» (Уайт Э. Патриархи и пророки. С. 63).

### Вопросы для обсуждения:

- 1. Иоанн описывает, как Агнец входит в тронный зал, словно уже был «заклан». Откр. 13:8 подтверждает, что Иисус был «заклан» от сотворения мира. Что мы можем узнать о Боге из того факта, что замысел спасения уже существовал до того, как он был приведен в действие?
- 2. Многие атеисты убеждены, что мы одиноки в холодном и безразличном мире. Однако Библия не только упоминает о Боге, но и описывает Его как любящего, Который пришел в этот мир и даже отдал Свою жизнь за нас. Выходит, и мы должны смотреть на мир и на свое место в нем иначе, чем те, кто вообще не верит в Бога. Как реальность Креста должна влиять на все, что мы делаем?
- 3. Почему жизнь, смерть и воскресение Христа это единственное средство спасения человечества?

Основной стих: Откр. 5:9.

Для исследования: Быт. 4:1-8; Ис. 53:1-12.

### **ЧАСТЬ І. ОБЗОР**

Ритуал жертвоприношения был распространенной практикой среди большинства народов древнего Ближнего Востока. На древнем Ближнем Востоке жертвоприношение считалось даром богу, предоставлением пищи божеству в обмен на его помощь.

Однако Библия придает ритуалу жертвоприношения совершенно иной смысл; по сути, она полностью меняет его назначение. Если на древнем Ближнем Востоке жертвоприношение обозначало восхождение от земного к божественному, то в Библии жертвоприношение указывало снисхождение от божественного к земному. На древнем Ближнем Востоке считалось, что бог (или богиня) создал людей, чтобы иметь рабов, которые служили бы ему и обеспечивали его (или ее) пищей. В отличие от этого Бог Священного Писания создает людей и Сам дает им пищу.

В нашем сегодняшнем уроке мы углубимся в библейский смысл жертвоприношений. То, как мы понимаем их значение в Библии, во многом зависит от литературного контекста, в котором они упоминаются. Исторические и законодательные тексты, как правило, сообщают о жертвоприношениях как о ритуалах и, таким образом, раскрывают нам религиозное и этическое значение жертвоприношений, которые совершаются людьми. С другой стороны, пророческие и поэтические тексты, как правило, сосредоточены на их духовном и пророческом значении. Для того чтобы лучше понять, как эти типы текстов раскрывают значение жертвоприношений, мы выбрали по одному примеру из каждой категории: жертвоприношения Каина и Авеля (исторический текст из Быт. 4) и жертвоприношение Страдающего Раба (пророческий текст из Ис. 53).

### ЧАСТЬ II. КОММЕНТАРИЙ

### РЕЛИГИОЗНОЕ И ЭТИЧЕСКОЕ ЗНАЧЕНИЕ ЖЕРТВОПРИНОШЕНИЙ

Первое описанное в Библии принесение жертв наглядно показывает разницу между Каином и Авелем. В то время как Каин приносит в жертву от «плодов земли» (Быт. 4:3), Авель приносит «также» или «в дополнение» к бескровному приношению «от первородных стада своего» (Быт. 4:4). Таким образом, жертвоприношение Авеля соответствует библейскому предписанию, которое требовало, чтобы «в дополнение» к бескровному приношению было принесено во всесожжение жертвенное животное (Исх. 29:39–41). Учитывая тот факт, что «был Авель пастырь овец, а Каин был земледелец» (Быт. 4:2), Каин, старший брат, столкнулся с проблемой — он нуждался в помощи своего младшего брата. Гордость Каина, возможно, сыграла свою роль в выборе жертвы и в его последующих действиях.

Таким образом, библейская история гласит, что «призрел Господь на Авеля и на дар его, а на Каина и на дар его не призрел» (Быт. 4:4, 5). Библейский текст не объясняет, почему жертва Авеля была принята, а жертва Каина — нет. Однако ряд подсказок в тексте наводит на следующие мысли:

- 1. Бога интересует в первую очередь сам человек, который приносит приношение, как предполагает следующий буквальный перевод: «Бог с интересом посмотрел на Авеля, соответственно [вав], на его приношение; но Он не посмотрел с интересом на Каина, соответственно [вав], на его приношение». Этот перевод указывает на то, что причина отвержения или принятия приношения Богом заключается, прежде всего, в духовном состоянии человека, а не в его приношении как таковом (Мих. 6:7, 8; Ис. 1:11).
- 2. В то время как Каин приносит жертву «Господу», Авель просто приносит. Фраза «Господу» отсутствует в сочетании со словом «Авель». В то время как Каин

думает о своем приношении как о своем даре Богу, внимание Авеля, по сути, сосредоточено на значении самой жертвы, а именно на даре Бога ему. Каин воспринимает свою религию как путь к Богу, а Авель воспринимает ее как движение от Бога.

- 3. В то время как Авель выбрал из биккурим («начатков плодов») самое ценное для этого времени года, согласно Моисееву законодательству (Исх. 23:19), Каин принес обычный плод земли. Приношение Каина отражало человеческие усилия, направленные на Бога, в то время как приношение Авеля подчеркивало глубокую потребность человечества в Божьем спасении.
- 4. Приношение Авеля было связано с обетованием о мессианском Агнце из Быт 3:15, Который будет принесен в жертву для спасения мира, в то время как жертвоприношение Каина было пустым и ничего не значащим ритуалом. Интересно отметить, что такой же контраст можно увидеть в истории с одеждой, которую Бог изготовил для Адама и Евы (Быт. 3:7). В то время как Адам и Ева использовали доступные им растения, чтобы прикрыть наготу, Бог создал одежду, которая подразумевала принесение в жертву животных (см. Быт. 3:21).
- 5. В итоге отсутствие у Каина глубокой религиозной связи приводит его к ужасному деянию убийству. Когда Каин отдаляется от Бога-Отца, он теряет связь и со своим братом.

Братоубийство служит ярким примером того, как грех может исказить наши отношения с ближними. Грех, направленный на брата, является следствием греха, совершенного перед Богом. Господь отмечает эту связь между религиозным и этическим, когда предупреждает Каина: «Если делаешь доброе, то не поднимаешь ли лица?» (Быт. 4:7). Фраза «делаешь доброе» относится, прежде всего, к правильной жертве, которую должен принести Каин; но она также относится и к личной борьбе Каина со злом и, в частности, к его отношениям с братом. Еврейский глагол тетив («поступать хорошо») имеет ярко

выраженную этическую окраску. Тот же глагол использует Иеремия для описания желаемых отношений между «человеком и соперником его» (Иер. 7:5).

Примечательно, что в обращении Иеремии к народу Израиля тема религиозной жизни также тесно связана с этикой. Огласив длинный список этических преступлений, таких как воровство, ложь, прелюбодеяние и другие, пророк обличает свой народ, который потом приходит и становится пред лицом Божьим в доме... над которым наречено имя Бога (см. Иер. 7:10). Это обличение нашло отклик у многих других пророков, которые подчеркивали неприятие Богом таких жертв. Михей, в частности, красноречиво настаивает на бесполезности такой религии: «Но можно ли угодить Господу тысячами овнов или неисчетными потоками елея?.. О, человек! сказано тебе, что — добро... действовать справедливо, любить дела милосердия и смиренномудренно ходить пред Богом твоим» (Мих. 6:7, 8).

### ПРОРОЧЕСКОЕ ЗНАЧЕНИЕ ЖЕРТВОПРИНОШЕНИЙ

Одним из наиболее убедительных библейских отрывков о пророческом значении жертвоприношений является песнь Исаии о Страдающем Рабе. Страдающий Раб отождествляется с жертвой, тем самым предсказывая жертвенное служение Иисуса Христа. Фактически центральная идея этого отрывка — страдания и смерть Раба во искупление грехов. Эта тема прослеживается в 8 из 12 стихов (Ис. 53:4–8, 10–12).

Особенно ярко она раскрывается в центральной части Ис. 53:4—6, где описываются термины и мотивы, напрямую заимствованные из книги Левит. Раб сравнивается с агнцем, приготовленным на заклание (Ис. 53:7; ср. с Лев. 4:32; Лев. 5:6; Лев. 14:13, 21 и т. д.). Использование пассивной формы глагола, одна из самых характерных черт книги Левит, особенно заметно в Ис. 53. Эта форма используется в тексте 16 раз; 12 из них — это нифаль, технически выражающий священническое «декларативное высказывание», которое обычно используется

в связи с жертвоприношениями. Это религиозно-культовое намерение дополнительно подтверждается семью ссылками на «грех», охватывающими все три термина (пеша, авон, хет): «Он изъязвлен был за грехи [пеша] наши и мучим за беззакония [авон] наши... и Господь возложил на Него грехи [авон] всех нас... оправдает многих и грехи [авон] их на Себе понесет... Он понес на Себе грех [хет] многих» (Ис. 53:5, 6, 11, 12).

Один стих, в частности, раскрывает процесс искупления: «Чрез познание Его Он, Праведник, Раб Мой, оправдает многих и грехи их на Себе понесет» (Ис. 53:11). Слово «познание» (бедато́) указывает на стих 3, где слово того же корня «знать» (яда́) используется для характеристики Раба как человека, который «знает», что такое боль («изведавший боль»; ИПБ). В этом стихе объясняется, что именно благодаря этому знанию или переживанию страданий Раб «оправдает». Следующая фраза объясняет действие, подразумеваемое глаголом «оправдывать» — «грехи их на Себе понесет» (Ис. 53:11). Именно понеся их беззакония, Раб сможет многих сделать праведными. В следующем стихе снова используется слово «многие» и подтверждается это толкование, при котором «многие» — это объект глагола «оправдывать»; таким образом, Раб «понес на себе грех многих» (Ис. 53:12).

Подобный язык и связанные с ним идеи означают, что Раб уподобляется жертвоприношению, которое в системе левитского служения несло на себе грех и, следовательно, давало оправдание и прощение от Бога: «Если из стада овец захочет он принести жертву за грех... и возложит руку свою на голову жертвы за грех... и так очистит его священник от греха [xem], которым он согрешил, и прощено будет ему» (Лев. 4:32–35). В Ис. 53 явно прослеживается культовый подтекст, что подчеркивает идею о Страдающем Рабе, Который выступает в роли заместительной жертвы, принимая на Себя грехи грешника, чтобы подарить ему прощение.

### **ЧАСТЬ III. ПРАКТИЧЕСКОЕ ПРИМЕНЕНИЕ**

жертва бога ради вашего спасения. Прочитайте Флп. 2:7. Поразмышляйте над выражением «уничижил Себя Самого». Как готовность Бога стать «ничем» применима к вашим отношениям с вашими родственниками, друзьями, соседями и другими людьми? Насколько вы готовы стать ничем, «уничижить» себя ради блага другого?

УРОК 7 10-16 МАЯ

# Основания для пророчества

## Библейские стихи для исследования:

Быт. 3:21–24; Числ. 2:3–25; Ис. 6:6–8; 14:12–14; Иез. 1:4–14; Откр. 4:1–11.

### Памятный стих:

«И я услышал, как Владыка *Господь* вопрошал: "Кого Мне направить *к народу Своему*? Кто будет вестником Нашим?" Я отозвался: "Я готов пойти — отправь меня!"» (Ис. 6:8; ИПБ).

Божье право управлять Вселенной основано на том, что Он — Творец всего (Откр. 4:11), а также на Его характере. Открывая праведный характер Бога, мы начинаем понимать, как и почему грешные люди лишены Божьей славы (Рим. 3:23).

На этой неделе мы углубимся в изучение видения тронного зала и посмотрим, как человеческий род относится к святому Богу и как жертва Христа восстанавливает нас и приближает нас к престолу. Бог задумал восстановить нас не только как отдельных людей, но и весь человеческий род в целом, чтобы мы снова явили Его славу остальному творению. Исследуя Библию, мы можем найти важные подсказки, которые помогут нам понять и начать ценить то высокое призвание, которое Бог предлагает нам — роду прощенных и искупленных грешников.

Человеческому бунту в конечном счете будет положен конец. Более того, любовь Бога, Его самоотречение и самопожертвование засияют еще ярче, чем это было в Его первоначальном замысле для человечества. Хотя Бог никогда не хотел, чтобы человечество пало, на кресте

удивительным образом проявился Божий характер, в основе которого — любовь.

## воскресенье, 11 мая

## «Вот я, пошли меня!»

Много лет назад одна община задумала отремонтировать подвальное помещение молитвенного дома, чтобы создать там удобное место для встреч. Одним из первых шагов стало обновление освещения: члены церкви решили установить новые светильники, надеясь, что они сделают пространство более уютным. Но, к сожалению, после их установки стало только хуже — яркий свет лишь подчеркнул все недостатки, которые раньше были незаметны.

| Прочитайте Ис. | 6:5. Что ощутил | <b>1 пророк Исаия</b> , | когда оказался | 1 B HC- |
|----------------|-----------------|-------------------------|----------------|---------|
| бесном храме?  |                 |                         |                |         |
|                |                 |                         |                |         |
|                |                 |                         |                |         |
|                |                 |                         |                |         |

Исаия был поражен видением престола Божьего, и это заставило его глубже осознать свои недостатки: «Горе мне! погиб я! ибо я человек с нечистыми устами, и живу среди народа также с нечистыми устами, — и глаза мои видели Царя, Господа Саваофа» (Ис. 6:5). Мы бы испытали те же чувства, если бы внезапно оказались в присутствии Господа. Этот свет достаточно ярок, чтобы высветить все наши недостатки и оправдания. В присутствии Бога мы осознаем свою беспомощность и потерянность. Дальше произошло то, чего Исаия никак не ожидал.

| Прочитайте Ис. 6:6-8. Что делает Бог в ответ на осознание прор | )0- |
|----------------------------------------------------------------|-----|
| ком своей гибельной греховности?                               |     |
|                                                                |     |
|                                                                |     |
|                                                                |     |

Исаия очистился от своего греха, когда серафим взял уголь с жертвенника и коснулся им его уст. Вероятно, это был жертвенник курения, где совершалось заступничество за Божий народ и за него (см. Откр. 8:3, 4). Исаии были прощены его грехи, и теперь он был достоин находиться в присутствии Бога. Более того, ему была доверена важная миссия — представлять Бога перед миром.

Интересно, что слово *сараф* означает «горящий». Обратите внимание на то, как Иисус описывает служение Иоанна Крестителя: «Он был светильник, горящий и светящий; а вы хотели малое время порадоваться при свете его» (Ин. 5:35). Хотя, конечно, сам Иоанн был грешником, нуждавшимся в благодати и спасении, его служение указывало на единственного, кто мог принести благодать и спасение.

Иисус пришел как совершенное воплощение славы Отца — и Бог послал пророка, грешника, который исполнил роль, подобную той, что у одного из небесных серафимов.

Только после того, как Исаия узнал, что его грех очищен, он сказал: «Вот я, пошли меня». Как же каждый из нас, чьи грехи были омыты Кровью Иисуса, может сказать то же самое, что и Исаия?

понедельник, 12 мая

# Два херувима

Как только наши прародители были изгнаны из Едемского сада, Бог дал им надежду на Мессию (Быт. 3:15). Затем Он установил у ворот Едема величественный символ: двух херувимов, между которыми сверкал огненный меч (Быт. 3:24; ИПБ). Мы не должны упускать из виду то, что эта картина очень сильно напоминает ковчег завета, символ престола Божьего (Исх. 25:18).

| Прочитайте Быт. | 3:23, 24. Какую ра | боту поручили х | ерувимам? |
|-----------------|--------------------|-----------------|-----------|
|                 |                    |                 |           |
|                 |                    |                 |           |
|                 |                    |                 |           |

Хотя на херувимов, несомненно, была возложена обязанность не допускать грешников к древу жизни (Быт. 3:22), они также стали знаком надежды и обетования, что однажды люди возвратятся в рай. «Едемский сад еще долго находился на земле после того, как человек был изгнан из его пределов. Падший человеческий род мог еще долгое время взирать на святую родину, доступ к которой охранялся ангелами. У райских ворот, охраняемых херувимами, открывалась слава Божья. Туда ходили на поклонение Богу Адам и его сыновья. Здесь они возобновили свой обет послушания тому закону, нарушение которого привело к изгнанию из Едема... Но когда Творец воссоздаст "новое небо и новую землю" (Откр. 21:1), рай снова будет возвращен, только в еще большей славе, чем прежде» (Уайт Э. Патриархи и пророки. С. 62).

Также представляет интерес то, что написано в Быт. 3:24. В этом стихе сказано, что Бог «поставил» херувимов на востоке у Едема. Слово «поставил» перевод еврейского слова *шакан*, от корня которого образовано слово, означающее «скиния» (Исх. 25:9; Числ. 3:26), где являлась *шехина*, свидетельствующая о том, что Бог пребывает среди Своего народа. Поэтому другой возможный перевод Быт. 3:24 может звучать так: «Бог сделал обитель херувимам на востоке Едемского сада».

В Библии херувимы связаны с присутствием Божьим (см. 1 Пар. 13:6; Пс. 79:2; Ис. 37:16). В частности, они упоминаются с престолом Бога — местом, где Его имя провозглашается с особой торжественностью. Важно отметить, что 24 старца, находящиеся у Божьего престола в Откр. 4 и 5, восхваляют Его и утверждают Его право царствовать, поскольку Он — Творец всего сущего (Откр. 4:11). Все вышесказанное помогает нам глубже понять сцену в тронном зале и нашу роль как прощенных грешников перед нашим Создателем.

## Как горящие угли

Херувимы как живые существа (Иез. 10:8) или как их символы из золота (Исх. 25:18) упоминаются по всему Ветхому Завету. Они часто изображаются стоящими в непосредственной близости от престола Божьего и излучающими Его славу. Херувимы также были вышиты на завесе, отделяющей Святое от Святого святых (Исх. 26:1). В Псалтири верховная власть Бога над творением поэтически изображена в таком виде: Бог восседает на херувимах и летит на них (Пс. 17:11). Во время строительства скинии Бог повелел Моисею, чтобы на крышке ковчега завета были расположены два херувима из цельного золота с крыльями, простертыми друг к другу (Исх. 25:18–20).

| Прочитайте   | Иез.  | 1:4-14. | Какое    | сходство   | между    | ЭТИМ | отрывком |
|--------------|-------|---------|----------|------------|----------|------|----------|
| и сценами, п | юказа | анными  | в Ис. 6: | 1-6 и Откр | . 4:1-11 | ?    |          |
|              |       |         |          |            |          |      |          |

В книге пророка Иезекииля мы видим поразительное проявление силы Бога. С самого начала эта сцена вызывает недоумение, поскольку она соответствует непростой ситуации, в которой оказался народ Божий в то время, — избранный народ находился не в Земле обетованной, а в вавилонском плену. Когда Иезекииль смотрит на открывшуюся перед ним картину, он поднимает взгляд и видит над всем этим Божий престол.

Обратите внимание на важные сходства с другими видениями «престола». Животные, которых видел Иезекииль, имеют те же лица, что и животные в видении Иоанна: лев, орел, вол и человек.

В первоначальном описании Иезекииля загадочные существа с четырьмя лицами не имеют названия. Однако позже, в другой сцене тронного зала (Иез. 10:1–21),

они называются «херувимами». В видении Исаии о серафимах мы также встречаем горящие угли. У этих существ лица похожи на лица живых существ, упомянутых в видении Иоанна.

Каждый раз, когда мы видим престол Божий, — будь то на ковчеге завета, где Бог встречался с Моисеем (Исх. 25:22), или в захватывающих видениях пророков, — там всегда присутствуют херувимы. Они неразрывно связаны с престолом Божьим.

Все творения Божьи были созданы, чтобы отражать Его славу, — говорим ли мы о человеческом роде, созданном по Его образу, или об ангельских существах, которые находятся в непосредственной близости к Его славному престолу.

«Свят, свят, свят Господь Бог Вседержитель» (Откр. 4:8). Как вы можете сравнить себя с той святостью, о которой здесь говорит Иезекииль? Что ваш ответ говорит вам о вашей нужде в Благой вести?

**среда**, **14** мая

# Бог посреди Своего народа

Следуя водительству Бога, присутствующего в облаке, израильтяне останавливались на своем пути к Земле обетованной. Они воздвигали скинию, а затем каждое колено разбивало вокруг нее свой лагерь — по три колена с каждой стороны. Присутствие Бога нисходило в Святое святых и обитало посреди Его народа.

| ному колену. Какие, согласно<br>колена? | числ. 2 | , ОЫЛИ | ЭІИ | четыре | главных |
|-----------------------------------------|---------|--------|-----|--------|---------|
| Числ. 2:3 (восток)                      |         |        |     |        |         |
| Числ. 2:10 (юг)                         |         |        |     |        |         |
| Числ. 2:18 (запад)                      |         |        |     |        |         |
| Числ. 2:25 (север)                      |         |        |     |        |         |

С каждой из четырех сторон скинии находилось по одному глав-

Обратите внимание, что каждое колено имело свое собственное «знамя», особую эмблему, которая была их отличительным знаком. Хотя в Писании не указано, что именно было изображено на каждом знамени, существует интересная традиция, основанная на характеристиках колен, описанных в Быт. 49 и Втор. 33. «Согласно раввинистической традиции, на знамени Иуды был изображен лев, на знамени Рувима — человек или голова человека, на знамени Ефрема — вол, а на знамени Дана — орел; таким образом, четыре животных, объединенных в изображении херувимов, описанных Иезекиилем, были представлены на этих четырех знаменах» (Carl Friedrich Keiland Franz Delitzsch, Commentary on the Old Testament, vol. 1, p. 660.).

Также интересно отметить, что в описании Нового Иерусалима со всех четырех сторон города располагаются ворота, представляющие двенадцать колен сынов Израилевых (Откр. 21:12, 13).

Как в описании стана Израиля, так и в описании Нового Иерусалима подчеркивается один важный факт — Бог намерен приблизить человечество к Своему престолу. Книга Откровение говорит нам, что «Господь Бог Вседержитель — храм его и Агнец» (Откр. 21:22).

Конечно, мы не живем среди стана израильского. Но как нам приблизиться в нашей повседневной жизни к ощущению Божьего присутствия?

**ЧЕТВЕРГ**, 15 МАЯ

# Падение Люцифера

Удивительно, но когда-то Люцифер был осеняющим херувимом, занимающим высокое положение рядом с престолом Бога. Его жизнь могла бы стать ярким примером того, как Бог раскрывает Свою славу перед Вселенной. Однако вместо этого он начал размышлять о своей собственной славе, а не о славе своего Создателя. Точнее говоря, он стал считать, что ему не оказывают должного почтения.

Прочитайте Иез. 28:11–17 и Ис. 14:12–14. Что привело к падению Люцифера? Сравните эти отрывки с Откр. 14:1–12. Как контраст между падением Люцифера и высоким положением человечества во Христе углубляет ваше понимание того, что происходит в Откр. 14?

Обратите внимание: Люцифер изгнан со святой горы, искупленные же стоят на горе Сион с Агнцем Божьим. Сказано, что Люцифер находился в Едеме; человеческий род также когда-то был там, но в отличие от сатаны, человечество снова окажется в Едеме благодаря Христу. (См. Откр. 22:1–3.)

В этом контексте очень интересна цитата Эллен Уайт: «Небеса восторжествуют, ибо пустота, образовавшаяся на небе вследствие падения сатаны и его ангелов, будет заполнена искупленными Господа» (Ревью энд Геральд, 29 мая 1900 г.).

Искупленные окажутся на небесах только благодаря Евангелию. Фактически Евангелие наглядно представлено в тронном зале в Откр. 4 и 5. Ангелы восклицают: «Достоин Ты взять книгу и снять с нее печати, ибо Ты был заклан, и Кровию Своею искупил нас Богу из всякого колена, и языка, и народа, и племени» (Откр. 5:9). Какая прекрасная картина Благой вести — смерть Иисуса ради искупления человечества!

Обратите также внимание и на то, как этот язык отражает весть первого ангела, в которой мы призваны проповедовать «вечное Евангелие... живущим на земле, и всякому племени, и колену, и языку, и народу» (Откр. 14:6). Какая яркая картина полноты того, что Христос сделал для мира! За всю историю земли нет ни одного человека, за которого не умер бы Христос. Им просто нужно узнать об этом и принять это.

Какую роль мы как церковь и как отдельные личности играем в том, чтобы донести до людей знание о деяниях Христа для них?

## Для дальнейшего исследования

Прочитайте в книге Эллен Уайт «Великая борьба» главу «Конец борьбы» (С. 669–671, 676–678).

Сатана, в прошлом осеняющий херувим, стремился подорвать доверие к Божьему престолу. Бог позволил ему и падшим ангелам продолжить свое восстание, чтобы показать Вселенной всю глубину зла, которое может порождать самовозвеличивание. Хотя сатане удалось обмануть человечество и вовлечь его в свою борьбу против Бога, Христос на кресте нанес ему сокрушительное поражение, даровав человечеству возможность занять место, которое когда-то принадлежало падшим ангелам. Грешники, которые теперь пребывают во Христе, открыто противостоят притязаниям Люцифера. В некотором смысле конечный результат этого конфликта является еще более ярким свидетельством Божьей благости и любви, чем то, что существовало до падения Люцифера. Хотя Бог никогда не задумывал зла (это ужасная трагедия с вечными последствиями), когда оно будет навсегда уничтожено, Его благость и любовь проявятся так, как никогда бы не проявились в ином случае.

Христос «смотрит на искупленных, на Свой образ, восстановленный в них, на каждое сердце, носящее совершенную печать Божества, на каждое лицо, уподобленное своему Царю. Он с удовлетворением видит в них плоды подвига, который совершила Его душа. Затем все праведные и нечестивые слышат Его слова: "Вот искупленные Моей Кровью! За них Я страдал, за них Я умер, чтобы они были вместе со Мной во веки и веки". И искупленные, стоящие у престола в белых одеждах, возносят хвалебный гимн: "Достоин Агнец закланный принять силу и богатство, и премудрость и крепость, и честь и славу и благословение" (Откр. 5:12)» (Великая борьба. С. 671).

## Вопросы для обсуждения:

- 1. Представьте, что вы стоите перед Богом, и каждый изъян, каждый недостаток характера, каждый неправильный поступок, каждая неверная мысль, каждый ложный мотив полностью раскрыты перед Ним! Чего бы вы по праву заслуживали? В чем же тогда ваша единственная надежда? Почему мы должны иметь «правду Божию через веру в Иисуса Христа во всех и на всех верующих» (Рим. 3:22), покрывающую нас сейчас и на суде, где мы больше всего нуждаемся в ней? Иными словами, зачем нам нужно Евангелие?
- 2. Иоанн Креститель, как мы увидели, исполнил роль серафима горящего и светящего светильника. (См. Ин. 5:35.) Он был предтечей Христа, возвещавшим Первое пришествие Мессии. Как мы, Божий народ последнего времени, выполняем подобную пророческую роль?

Основной стих: Ис. 6:8.

**Для исследования:** Ис. 6:6-8; Откр. 4:9-11.

## **ЧАСТЬ І. ОБЗОР**

Бог — основа всего доброго, поскольку Он является Творцом всего, что нас окружает: как одушевленного, так и неодушевленного. Эта истина отражена в первых словах Библии: «В начале сотворил Бог небо и землю» (Быт. 1:1). В еврейском языке глагол «творить» стоит перед словом «Бог», что подчеркивает, что Творец является Богом. В этом уроке мы будем размышлять о значении этой основополагающей истины, которая служит основой для трех библейских откровений о Боге.

Во-первых, мы сосредоточим внимание на Божьем престоле, который находится на небесах. Поскольку Бог — первопричина всего и все зависит от Него, Бог есть Царь, Который всем управляет. Таким образом, Бог представлен как Царь царей, восседающий на Своем престоле на небесах (Ис. 6:1, 6–8; Откр. 4:9–11).

Во-вторых, мы рассмотрим Божье правление на земле. Поскольку Бог правит Вселенной, Он правит и землей. В этом втором разделе мы узнаем о царствовании Бога на земле, в Едемском саду, а затем в Израиле, в связи с ковчегом завета и Сионом, о которых сказано, что это места, где находится Божий престол.

В-третьих, мы обратимся к будущему и рассмотрим престол Божий в Новом Иерусалиме. И в заключение мы поразмышляем о следующем вопросе: что означает для нас, живущих сегодня, что Бог восседает на престоле наших сердец?

## ЧАСТЬ II. КОММЕНТАРИЙ

**БОЖИЙ ПРЕСТОЛ НА НЕБЕСАХ**. Божий престол на небесах существовал задолго до создания земли. Как утверждает Иеремия, он существовал с самого начала сотворения Вселенной (Иер. 17:12). Именно в этом Небесном Царстве

произошло восстание Люцифера, что привело к зарождению зла. Это свидетельство важно, поскольку оно показывает, что проблема зла носит вселенский характер и касается не только земли, но и других миров. Решение этой проблемы должно быть всеобщим, и оно должно привести к низложению Люцифера (Откр. 20:7–10). Исаия описывает Божий престол как место, где небесные существа служат Царю Вселенной, восхваляют Его и поклоняются Ему: «Видел я Господа, сидящего на престоле высоком и превознесенном» (Ис. 6:1). Местонахождение престола на небесах изобилует множеством идей относительно Божественной реальности и уроков, которые касаются нас.

Первая идея, которую образно представляет престол, — это царственность Бога. Как Царь всего творения, Бог контролирует всю Вселенную. Для нас эта идея означает, что мы должны подчиняться Его законам и доверять Его силе и руководству. Более того, поскольку царственность часто соотносится с ролью судьи (Пс. 121:5), все творения, включая людей, должны рассматривать Бога как своего судью, что означает, что Бог — Тот, Кто видит и может оценить все наши действия, хорошие и плохие (Еккл. 12:14). Кроме того, мы видим, что Бог спасает нас от зла. В Библии судья также является «спасителем» (Суд. 3:9, 15; 6:36; 12:3). Говоря о том, что престол Божий находится на небесах, Библия показывает, что суд и спасение находятся не в наших руках. Только Бог судит, и только Он может спасти нас.

В Библии подчеркивается, что престол Божий находится на небесах. Во-первых, это указывает на отличие Бога от Его творения. Бог не является частью дерева и не находится внутри него. Бог не создан руками человека. Бог есть Творец, бесконечно далекий от земли и, следовательно, недостижимый и находящийся за пределами нашего понимания: «Бог на небе, а ты на земле; поэтому слова твои да будут немноги» (Еккл. 5:1).

Любое богословие, любое человеческое описание Бога недостаточны, потому что Бог находится за пределами нашего понимания (Иов. 11:7–12; 36:26; Ис. 55:8,

9). Когда мы молимся Богу, наши слова и даже наше молчание должны отражать благоговение. Ощущение глубокой тайны Бога усиливается, когда мы видим Его престол, который представлен как сверхъестественная колесница, приводимая в движение могущественными херувимами — живыми существами с крыльями и могущественными руками внизу (Иез. 1:8). Славная и возвышенная красота престола Божьего создает впечатление недосягаемой трансцендентности. Иезекииль описывает его как созданный из драгоценных камней, в частности из сапфира, связанного на древнем Ближнем Востоке с идеей Божественности (Иез. 1:26). Даниил видит престол, состоящий из пламени (Дан. 7:9), в то время как в Откровении он окружен изумрудной радугой и семью факелами или светильниками огненными (Откр. 4:3-6). Уместен только один человеческий отклик на это проявление великолепной и совершенной красоты: благоговение, смешанное со смирением, и острое осознание нашего недостоинства и греховного состояния.

А еще эта тайна и совершенная красота побуждают нас свидетельствовать о них на наших богослужениях. Мы подтверждаем их существование, когда благоговейно исследуем Божье откровение через Его Слово и в Его творении. Красота и таинственность Бога также являются призывом к человечеству покаяться и позволить Ему исправить наш греховный характер. Более того, красота и таинственность Божьего престола — это призыв к нам здесь и сейчас засвидетельствовать справедливость и реальность абсолютных принципов Божьей истины.

престол божий на Земле. Однако Бог не замыкается лишь на небесах, где Он может быть далек от человеческих страданий и безразличен к ним. Различные воплощения небесного престола также присутствовали и на земле.

**ЕДЕМСКИЙ САД**. Едемский сад — это первое земное воплощение «небесного» престола Божьего. Он описывается в терминах, напоминающих небесный Божий храм. Херувимы, стоящие перед вратами Едема с пламенным мечом (Быт. 3:24), напоминают нам херувимов, которые

стоят вокруг небесного престола Божьего, пылая, как огонь (Пс. 103:4; ср. с Дан. 7:9; Откр. 4:3–6). Реки, текущие в Едемском саду (Быт. 2:10–14), указывают на воду жизни, которая чиста, как кристалл, и берет начало у престола Божьего (Откр. 22:2). Драгоценные камни также появляются в обоих местах, на небе и на земле (Быт. 2:12; ср. с Иез. 1:26).

ковчег завета. Еще одно важное место, где располагался престол Божий. Он имеет множество общих черт с небесным престолом (например, присутствие херувимов) и считается престолом или подножием Бога. Подтверждение того, что престол отождествляется с ковчегом завета, можно найти в 1 Пар. 28:2, где фраза «ковчег завета Господня» связана с фразой «подножие ног Бога нашего» (1 Пар. 28:2). Это было место, где, как и в случае с другими престолами, должен был происходить суд. Позже, во 2 Пар. 9:18, упоминается «подножие» престола, расположенное под престолом Соломона. Это соответствует древнему ближневосточному обычаю, согласно которому подножия для ног ставились у ног бога в храме (см. Пс. 98:5; 131:7; Плач 2:1), что подразумевало, что над ним стоял бог.

гора сион. Гора Сион — священное место для израильского народа. Когда они поселились в своей стране, то поместили ковчег завета в храме, который находился в Иерусалиме, на вершине горы Сион. Впоследствии название Сион стало символом места, где восседает Бог и где вершится правосудие (Пс. 9:4, Ис. 16:5). Все идеи, связанные с престолом Божьим, были перенесены на Сион, где Бог обитает и судит народы (Пс. 9:11–15). Эта концепция нашла продолжение в Новом Завете, где Христос и Его апостолы воссядут на престолах, чтобы судить мир (Мф. 19:28). Сион станет символом нового города Иерусалима на небесах, где наконец-то сбудется библейская надежда на мир, любовь и вечную жизнь (Откр. 21:1–4).

**МЫ – ХРАМ БОЖИЙ**. В конечном счете Бог обитает посреди Своего народа. Еврейский глагол *шакан* («обитать») описывает Божье пребывание среди Своего народа во свя-

тилище (Исх. 25:8, 9). Эта идея о жилище Бога была настолько сильной, что породила слово мишкан («скиния») — место, где должен обитать Бог. Этот глагол также относится к облаку, которое обитало (шакан) в скинии, «осеняло» ее (Исх. 40:35). В Новом Завете это понятие распространяется и на христианина, включая тело: «Не знаете ли, что тела́ ваши суть храм живущего в вас Святого Духа, Которого имеете вы от Бога, и вы не свои?» (1 Кор. 6:19). «Посему, — заключает Павел, — прославляйте Бога и в телах ваших и в душах ваших, которые суть Божии» (1 Кор. 6:20).

### **ЧАСТЬ III. ПРАКТИЧЕСКОЕ ПРИМЕНЕНИЕ**

**УРОКИ ПРЕСТОЛА.** В наши дни понятие царственности и слово «престол» несовременны, хотя они помогают нам ощутить трансцендентность (сверхъестественность), почтение и священность. Обсудите их с молодежью и людьми старшего поколения. Вот несколько методов, которые могут быть полезны в этом:

- **1**. **ВЫЕЗД НА ПРИРОДУ**. Проведите время в окружении величественных творений Божьих, чтобы ощутить величие и благоговение перед Его престолом.
- **2**. **ПОСЕЩЕНИЕ ОБСЕРВАТОРИИ И ПЛАНЕТАРИЯ**. Позвольте себе оценить бесконечность нашей Вселенной.
- **3. БЕСЕДА СО СПЕЦИАЛИСТОМ В ОБЛАСТИ БИОЛОГИИ**. Соприкоснитесь со сложным устройством человеческого тела и узнайте о его загадках.

престол и поклонение. В свете вашего понимания престола Божьего переосмыслите, как вы проводите богослужения, как ведете себя в церкви, как молитесь, поете и проповедуете. Уместно ли хвалиться успехами миссии вашей церкви или количеством проведенных ею библейских уроков? Почему да или почему нет?

**ПРЕСТОЛ И ЗТИКА**. Признайте и оцените царственное присутствие Бога в вашем ближнем, вашем родственнике, вашем брате или сестре, ваших родителях и вашем супруге. Как реальность престола и трансцендентности Бога влияет на характер ваших отношений с ними?



**престол и ваша личная жизнь.** Задайте себе следующий вопрос: «Какое значение в моей повседневной жизни имеет представление о том, что мое тело — храм Божий?» Как это влияет на ваше отношение к телу, к распоряжению временем, к порядку в доме и на рабочем месте?

# Пророчества в Псалтири. Часть 1

## Библейские стихи для исследования:

Пс. 5; Пс. 14; Пс. 23; Пс. 50:7–15; Пс. 121; Евр. 9:11–15; Откр. 14:1.

#### Памятный стих:

«И взглянул я, и вот, Агнец стоит на горе Сионе, и с Ним сто сорок четыре тысячи, у которых имя Отца Его написано на челах» (Откр. 14:1).

Мы, будучи адвентистами седьмого дня, привыкли искать символы книги Откровение в историях Ветхого Завета, чтобы они помогли нам лучше их понять. Однако эти истории — не единственный источник, где можно найти эти символы. Они встречаются на протяжении всего Ветхого Завета.

Одна из самых богатых по содержанию библейских книг — это Псалтирь, сборник священной поэзии. В ней описаны разнообразные человеческие переживания и опыты взаимоотношений с Богом. От уныния, вызванного грехом и страданиями, до безудержной радости от Его присутствия и неоднократных обетований о прощении и спасении — Псалтирь охватывает весь спектр человеческих эмоций. Внимательное прочтение Псалтири открывает нам детали, которые оживляют книгу Откровение, особенно Откр. 14, где описывается последняя работа Божьей Церкви Остатка на земле. Народу Божьему последнего времени дано то же поручение, что и Израилю в древности, — быть светом для народов, возвещать последний милостивый призыв ко всем людям поклониться и повиноваться своему Создателю.

Некоторые подробности, приведенные в этом сборнике гимнов, могут помочь нам по-новому понять и оценить нашу роль в последние дни земной истории.

воскресенье, 18 мая

# Наш Первосвященник

Когда Моисей руководил строительством скинии, он должен был следовать ясному указанию, которое дал Ему Бог: «Смотри, сделай их по тому образцу, какой показан тебе на горе» (Исх. 25:40). В Послании к евреям сказано, что использованный им образец был образцом высшей реальности — небесного святилища.

| час Иисус Христос в небесном святилище?                                                 |
|-----------------------------------------------------------------------------------------|
| Что вы ощущаете, когда размышляете о том, что Христос— вац<br>Первосвященник и Ходатай? |
|                                                                                         |

Земное святилище предвосхитило Иисуса с поразительной детализацией, начиная от священника и приношений, заканчивая предметами обстановки и другими особенностями устройства святилища — все в нем говорило об Иисусе.

Книга Откровение полна образами святилища. В начальных стихах мы встречаем семисвечник святилища, ковчег завета, явно упомянутый в главе 4, а также множество других отсылок к храму. Без понимания святилища Ветхого Завета становится невозможным понять, к чему ведет Иоанн, описывая видения, данные ему Богом. Павел пишет об опыте Израиля: «Все это происходило с ними, как образы; а описано в наставление нам, достигшим последних веков» (1 Кор. 10:11).

Изучая детали святилища и храма, мы можем многому научиться. В книге Псалтирь мы находим важный ключ к пониманию некоторых из этих деталей, он заключается в отношении народа Божьего к храму.

Мы видим, как Давид относился к святилищу и его служению, с каким искренним откликом народ Божий принимал то, что Мессия намеревался сделать для них. Но не только детали помогают нам увидеть Иисуса: мы также можем черпать уроки из личного опыта тех, кто осознал, чему Бог хотел научить через святилище. Эти уроки могут стать частью нашего собственного опыта общения с Богом.

Прочитайте Пс. 121. Хотя мы не можем отправиться в земной «дом Господень» (его больше нет), какие моменты в этом псалме могут ободрить нас в отношении того, что Христос сделал для нас? Обратите внимание на темы мира, безопасности, хвалы и суда.

понедельник, 19 мая

# На горе Сионе

| Прочитайте Откр. 14:1. Где находятся Агнец и спасенные? |
|---------------------------------------------------------|
|                                                         |
|                                                         |

В Откр. 14 мы видим, что народ Божий стоит на горе Сионе. Первоначально эта гора находилась к западу от современного Старого города Иерусалима и считалась местом, где Божье присутствие было проявлено с особой силой. Со временем гора Сион соотносилась с храмовой горой на горе Мориа, которая находилась на месте древнего святилища.

Иными словами, эта важная картина Божьего Остатка последнего времени дана на языке святилища, как и большинство ключевых сцен в книге Откровение. Благодаря Агнцу народ Божий находится на Его святой горе!

| Проч | итайте Пс. 14:1 и 23:       | 3. Какой | важный | вопро | ос звучи | ІТ В ЭТИ | X CT | ихах? |
|------|-----------------------------|----------|--------|-------|----------|----------|------|-------|
|      |                             |          |        |       |          |          |      |       |
|      | вы считаете, поче<br>одней? | -        |        |       |          |          |      | -     |
|      | м образом можно<br>?        |          |        |       |          | •        |      |       |

Для грешников довольно трудно соответствовать описанию тех, кому позволено войти в присутствие Божье. Кто из нас может честно сказать, что мы всегда ходим непорочно? Или всегда говорим истину в своих сердцах (Пс. 14:3)? Никто из нас не может сказать, что мы «не поколеблемся вовек» (Пс. 14:5). Если мы говорим, что не имеем греха, Библия учит: в нас нет истины (1 Ин. 1:8).

Мы не можем прийти ни к какому другому выводу, кроме того, что именно благодаря Агнцу нам позволено стоять на Сионе. Агнец не упомянут в псалме Давида, но Он неожиданно появляется в описании, приведенном в Откр. 14. Как будто бы Откр. 14 отвечает на вопрос Давида. Теперь, когда Агнец Божий водворился на горе Сионе, во святилище, мы также можем присутствовать там благодаря Его совершенной праведности, вмененной нам по вере. Мы можем иметь «дерзновение входить во святилище посредством Крови Иисуса Христа, путем новым и живым, который Он вновь открыл нам через завесу, то есть плоть Свою» (Евр. 10:19, 20). На что бы мы могли надеяться без Его Крови? Ни на что.

Вспомните все библейские обетования о победе над грехом. Почему, несмотря на эти обещания, мы не можем достичь совершенного

образа жизни, который оставил нам Иисус? Почему нам нужна Его совершенная жизнь как нашего Заместителя?

**вторник**. 20 мая

## Закон в наших сердцах

У Остатка, собравшегося на Сионе, написано имя на челах — имя Бога и Агнца (вряд ли это два разных имени, ведь Иисус — это воплощение Отца). В Писании «имя» означает нечто большее, чем просто обращение людей друг к другу, — оно олицетворяет характер. По сей день, когда говорят о «добром имени», речь идет о репутации, об оценке характера.

| •        | ге Пс. 118:55. Поразмышляйте о том, как связаны имя |
|----------|-----------------------------------------------------|
|          | го закон. Почему псалмопевец связывает размышления  |
| об имени | Божьем с исполнением Его закона?                    |

Некоторые представляют, что слава Божья — это неприступный, ослепительный свет (хотя это подходящее для нее описание). Но Божья слава — это нечто большее, чем просто видимое проявление; Его слава — это Его характер. То же самое верно и в отношении имени Божьего.

Когда Библия говорит о том, что имя Бога написано на челах представителей Остатка, это не означает, что на лбу каждого из них буквами будет начертано имя Бога. Речь идет о том, что образ Божий запечатлелся в их сердцах и мыслях, и они, в свою очередь, стремятся отражать Его любовь и характер в своей жизни. Бог приблизил их к Себе, и они любят Его за то, кто Он есть, и за все, что Он сделал для них.

Интересно также, что, когда Бог описывает Свой характер Моисею, Он делает это в связи с дарованием ему еще одного варианта Десяти заповедей, которые также являются изложением Его характера. Точно так же люди, имеющие Божье «имя» на челах в Откр. 14, описываются как «соблюдающие заповеди Божьи». Затем обратите внимание на слова, находящиеся в Послании к евреям: «Вот завет, который завещаю им после тех дней, говорит Господь: вложу законы Мои в сердца их, и в мыслях их напишу их, и грехов их и беззаконий их не воспомяну более» (Евр. 10:16, 17). Какое прекрасное выражение Благой вести — хотя закон Божий отражается в нашей жизни, нам все равно нужно, чтобы о наших грехах «не вспоминали более».

Если мы получаем спасение верой, а не Законом, то в чем важность Закона Божьего? (См. 1 Ин. 5:3.)

среда, 21 мая

## Псалом 5

| Прочитайте Пс. 5. В этом псалме Давид противопоставляет тех, кто    |
|---------------------------------------------------------------------|
| потерян, и тех, кто искуплен. Сравните этот псалом с Откр. 14:1-12, |
| в чем их сходство?                                                  |
|                                                                     |

Интересно отметить, как Давид утверждает, что злой «не водворится» у Бога (Пс. 5:5). Смысл строения скинии был в том, чтобы Бог мог обитать среди Своего народа. То же самое будет происходить и в Царстве Христа (см. Откр. 21:3). Те, кто приблизится к престолу Божьему, должны быть искуплены.

Также примечательно, что Давид говорит о поклонении в Пс. 5:8. «Кому поклоняться?» — это основной вопрос, поставленный на карту в великой борьбе. В Откр. 13 слово «поклонение» упоминается шесть раз,

а Трехангельская весть призывает мир «поклониться Сотворившему». Давид говорит нам, что он «боится» Бога, и весть Остатка призывает мир вернуться к этому: «Убойтесь Бога и воздайте Ему славу, ибо наступил час суда Его» (Откр. 14:7).

Обратите внимание, сказано, что у искупленных из Откр. 14 «нет лукавства» (Откр. 14:5) в устах — они правдивы, их слова и дела отражают праведный характер Божий. У нечестивых же, по словам Давида, «нет в устах... истины» (Пс. 5:10).

Иоанн представляет удивительную сцену в этой ключевой части Откровения — грешники избавлены от смерти и удостоились чести предстать перед Богом. Они не заслужили этого права; оно даровано им благодаря тому, что Агнец Божий — праведный Сын Человеческий — стоит рядом с ними. Они прощены и искуплены. Им больше не нужно нести наказание за свою вину (сравните с Пс. 5:11), потому что Агнец Божий понес его за них (сравните с Ис. 53:12 и 2 Кор. 5:21).

Как только имя Бога записано в сердце, трудно молчать. Народ Божий «громким голосом» провозглашает последнее милостивое приглашение (Откр. 14:7). «И возрадуются все, уповающие на Тебя, вечно будут ликовать, и Ты будешь покровительствовать им; и будут хвалиться Тобою любящие имя Твое» (Пс. 5:12).

Представьте, что вы стоите перед судом святого и совершенного Бога, и каждый ваш поступок полностью раскрыт перед Ним. Как эта мысль влияет на осознание того, насколько вы нуждаетесь в праведности Христа?

**ЧЕТВЕРГ. 22** МАЯ

# «Научу беззаконных путям Твоим»

После того, как Господь явился Исаии в сцене у престола в Ис. 6:1-8, и после того, как Исаии было сказано, что его «беззаконие удалено» и его «грех очищен», он ответил на призыв Бога, сказав: «Пошли меня» (Ис.



6:8). То есть как только он узнал, что оправдан перед Богом, он, несмотря на осознание своих недостатков, был готов трудиться для Господа.

Разве с нами происходит не то же самое? Как нам возвещать о спасении другим, если мы сами не спасены? Но мы можем обрести его по вере в Иисуса и в то, что Он сделал для нас.

| прочитаите пс   | . 50:9-17. 410 | давид ооещает    | сделать посл | e iuiu, |
|-----------------|----------------|------------------|--------------|---------|
| как он будет пр | ощен и очище   | н от своего грех | a?           |         |
| • • • •         |                | •                |              |         |
|                 |                |                  |              |         |
|                 |                |                  |              |         |
|                 |                |                  |              |         |
|                 |                |                  |              |         |

Призвание в присутствие Божье в итоге означает возвращение к людям. В Своей мудрости Бог предназначил искупленных быть Его главным голосом в падшем мире. В какой-то момент влияние Его народа на землю будет ощущаться с огромной силой. В Откр. 18:1 сказано, что Его последнее обращение к падшей планете осветит весь мир.

«Как только человек приходит к Христу, в его сердце тотчас появляется желание всем рассказать, какого драгоценного друга он нашел в Иисусе. Спасительная и освящающая истина не должна остаться скрытой в душе. Если уж мы облечены в праведность Христа и исполнены радости пребывающего в нас духа Его, мы не сможем молчать. Если мы вкусили и увидели, как благ Господь, то у нас будет что сказать другим. Подобно Филиппу, нашедшему Спасителя, мы всех будем приглашать к общению с Ним» (Уайт Э. Путь ко Христу. С. 78).

В Откр. 14 вести трех ангелов основаны на «вечном Евангелии» (Откр. 14:6). То есть еще до того, как провозглашается выход из Вавилона и поклонение «Сотворившему небо и землю, море и источники вод» (Откр. 14:7), или падение Вавилона (Откр. 14:8), или говорится о поклонении «зверю и образу его» (Откр. 14:9), — провозглашается суть Евангелия — спасение в Иисусе.

И это потому, что предостережения и вести трех ангелов ничего не значат без надежды и обетования, которые обрели провозглашающие эти вести в Иисусе и в том, что Он сделал для них. Нам действительно нечего сказать миру помимо «вечного Евангелия».

Поразмышляем подробнее о том факте, что еще до начала провозглашения Трехангельской вести нам указано на «вечное Евангелие». Что это должно сказать нам о том, насколько основной является эта истина для всего, во что мы верим?

**пятница**, **23** мая

# Для дальнейшего исследования

«В псалмах Давида выражено все многообразие пережитого им — от терзаний виновной совести и самоосуждения до возвышенной веры и самого теснейшего общения с Богом. История его жизни говорит о том, что грех сулит только горе и стыд, но любовь Божья и милость Его беспредельны, что вера дает кающейся душе право усыновления, право быть сыном Божьим. Среди всех свидетельств, содержащихся в Его Слове, история жизни Давида является одним из сильнейших доказательств Божьей верности, справедливости и завета Его милости...

"Я... клялся Давиду, рабу Моему... Рука Моя пребудет с ним, и мышца Моя укрепит его... И истина Моя и милость Моя с ним, и Моим именем возвысится рог его. И положу на море руку его, и на реки — десницу его. Он будет звать Меня: Ты отец мой, Бог мой и твердыня спасения моего. И Я сделаю его первенцем, превыше царей земли. Вовек сохраню ему милость Мою, и завет Мой с ним будет верен" (Пс. 88:4, 22, 25–29)» (Патриархи и пророки. С. 78).

## Вопросы для обсуждения:

1. Человечество не оправдало ожиданий в исполнении своей части завета с Богом. Но, несмотря на ряд серьезных ошибок, Давид, «муж по сердцу Божьему»,

- был избран для того, чтобы донести до нас условия спасения. В каком смысле Давид является предвестником Иисуса, Который в совершенстве соблюл ради нас завет Бога? И почему то, что сделал Иисус ради нас, является нашей единственной надеждой?
- 2. Какие отрывки из Псалтири показались вам особенно полезными или значимыми, потому что они отражают опыт, с которым вы столкнулись в жизни?
- 3. Почему в Псалтири так часто упоминается храм? Чему мы можем научиться на примере любви Давида к святилищу? Как это может помочь нам ценить то, что мы имеем в Иисусе, нашем небесном Первосвященнике, Который находится «одесную Бога» и «ходатайствует за нас» (Рим. 8:34)? Почему мы, даже будучи искупленными, нуждаемся во Христе, ходатайствующем за нас на небесах?
- 4. Основываясь на цитате Эллен Уайт, приведенной выше, расскажите, каков был ваш собственный опыт того, как Бог поднял вашу «кающуюся душу», чтобы она разделила «право усыновления, право быть сыном Божьим» после «горя и стыда» греха?

**О**сновной стих: Откр. 14:1.

Для исследования: Пс. 14; Пс. 23; Пс. 50; Пс. 121.

## **ЧАСТЬ І. ОБЗОР**

Находящаяся в самом сердце Библии книга Псалтирь содержит свидетельства о молитвах и поклонении древнего Израиля. В ней мы находим молитвы не только священников, но и мольбы простых людей, а также поэтов и царей, которые возносят хвалу Творцу и Спасителю. Но наряду с этим в псалмах звучат и плач, и стенания, когда люди взывают к Господу, страстно желая Его суда и спасения. Среди этих псалмов, отражающих страдания древнего Израиля, мы также обнаруживаем пророческие искры, которые проливают свет на грядущие времена, когда великий Судья наконец-то придет в ответ на отчаянные мольбы народов. Эсхатологическая направленность этих псалмов неоднократно отмечалась исследователями Библии.

В этом и следующем уроке мы рассмотрим священные поэтические строки и гимны, чтобы услышать вести, обращенные к нам, живущим в последнее время. Мы будем размышлять о наших страданиях, разочарованиях и болезненных переживаниях, вызванных молчанием Бога. Мы будем стремиться к миру в условиях бедствий и войн, разделяя боль и слезы с людьми, о которых говорится в псалмах. Однако, несмотря на это, мы также обретем утешение и укрепление в нашей надежде, когда узнаем о реальности и несомненности Божьего обетования. В конечном счете нашим последним откликом станет поклонение Господу. Только тогда мы сможем лучше понять глубину и значение страстного желания Израиля. Но что еще более важно, мы осознаем, насколько важны гимны этих поэтов и священников, пишущих псалмы, для нас, живущих в непростое время.

## ЧАСТЬ II. КОММЕНТАРИЙ

Для этого путешествия внутрь пророческой вести мы выбрали четыре псалма:

- **1. ПСАЛОМ 121** выделяется своим мощным и пронзительным призывом: «Просите мира Иерусалиму» (Пс. 121:6);
- 2. ПСАЛМЫ 14 И 23 в них задаются вопрос об отсутствии Господа и другие сложные вопросы: «Кто может обитать на святой горе Твоей?» (Пс. 14:1), «Кто взойдет на гору Господню?» (Пс. 23:3);
- **3. ПСАЛОМ 50** этот псалом пронизан трепетной мольбой перед присутствием Бога в Его храме: «Сердце чистое сотвори во мне, Боже» (Пс. 50:12).

ПСАЛОМ 121. МИР В ИЕРУСАЛИМЕ. ХОТЯ ЭТОТ ПСАЛОМ ПРИПИСЫвают Давиду (Пс. 121:1), многие богословы сомневаются в его авторстве, ссылаясь на фразу «дом Господа» (Пс. 121:90). Они утверждают, что Давид не мог упоминать «дом Господа», то есть Иерусалимский храм, так как в его время храм еще не был построен. Тем не менее скиния во времена Давида часто называлась «домом Господним» (1 Цар. 1:7, 24; Суд. 19:18). Таким образом, в этом аргументе упускается из виду тот факт, что гора Мориа, которая станет местом основания Иерусалима, также упоминается в самом начале библейской истории как «гора Господня» (Быт. 22:14). Таким образом, понятия «дом Господа» и «Иерусалим» следует осмысливать в духовном плане, что выходит за рамки реального времени Давида. Когда Давид молится о мире для Иерусалима, мы вдохновляемся типологическими мечтами о духовном Иерусалиме, из которого мир и суд распространятся по всему миру как благословение для народов (Быт. 22:17, 18; ср. с Быт. 12:3).

То, что Давид, воин, думает о мире для Иерусалима, подразумевает идею о том, что мир будет в состоянии войны против Иерусалима. Пророк имеет в виду событие «Армагеддон», которое предсказано в Откр. 16:16 и в Дан. 11:45. Название «Армагеддон», которое

означает «гора собрания», относится к горе Господней, где Божий народ собирается для поклонения. Это «собрание» относится также и к собранию народов, которые придут, чтобы напасть на Божий народ. Фраза «гора Господня» представляет типологически духовный Сион или Иерусалим. Давид пророчески видит, что мир этого мира зависит от мира Иерусалима. Поэтому он призывает нас молиться за мир Иерусалима, от которого зависят мир, благословение и спасение всего мира.

псалом 14 и псалом 23. Гора господня. В этих псалмах Давид задает вопрос, который касается одного и того же события, то есть обитания на «святой горе», представляющей Новый Иерусалим на небесах. Однако в каждом из этих псалмов ответ на этот вопрос раскрывается по-своему. Его описание праведников контрастирует с предыдущим псалмом, где нечестивые преследуют Божий народ, называемый «родом праведных» (Пс. 13:5). Этот народ ищет «убежища» в Господе (Пс. 13:6, 7) и с нетерпением ожидает Его спасения, которое должно прийти «с Сиона» (Пс. 13:8). Народ Божий ищет «убежища» в Господе (Пс. 13:6, 7) и жаждет Его спасения, которое придет «с Сиона» (Пс. 13:8).

Псалом 14 продолжается в том же духе, и тогда возникает вопрос: «Кто может обитать на святой горе Твоей?» (Пс. 14:1). Для того чтобы ответить на него, псалмопевец обращается к народу Божьему, который, в отличие от нечестивцев из предыдущего псалма, живет в соответствии с принципами столь же важными, как и Десять заповедей: три из них положительные (Пс. 14:2), а семь — отрицательные (Пс. 14:3-5). Первый принцип включает в себя все остальные: «Тот, кто ходит непорочно» (Пс. 14:2). Еврейское слово тамим («непорочно») означает полноту, имеет оттенок наивности и предполагает истинную религию, в которой нет места лжи или двойным стандартам. Религия народа Божьего основана на страхе Господнем, как сказано в середине псалма (см. Пс. 14:4). Обратите внимание, что эти принципы носят этический характер и касаются нашего

отношения к другим людям. Они призывают не вести себя отрицательно: не лгать (Пс. 14:2), не клеветать (Пс. 14:3) и не мошенничать (Пс. 14:5).

Псалом 23 дополняет псалом 14. В то время как псалом 14 сосредоточен на экзистенциальной перспективе, псалом 23 предлагает вселенскую перспективу, которая раскрывается в трех разделах. Псалом начинается с восхваления Бога Творения, управляющего Вселенной (Пс. 23:1, 2). Затем он призывает к поклонению, задавая вопрос: «Кто взойдет на гору Господню?» (Пс. 23:3). В Псалтири поклонение часто является ответом человека на Божье творение (Пс. 94:6; 99:1-3). Вторая часть (Пс. 23:3-6) отвечает на вопрос, заданный в Пс. 23:3, подчеркивая, что только те, у кого «руки неповинны и сердце чисто» и кто не совершал идолопоклонства, имеют право взойти на гору Господню, то есть поклоняться (Пс. 23:4). В этом псалме речь не идет об идеале абсолютного совершенства. Позже эти верующие будут описаны как «род ищущих» Господа (Пс. 23:6).

Третья часть (Пс. 23:7–10) говорит о пришествии Царя славы. Бог здесь изображен как победоносный воин, «сильный в брани» (Пс. 23:8), Который победил силы зла и хаоса и восстановил порядок творения. Другими словами, религиозный идеал народа Божьего, ожидающего спасения с Сиона, имеет как вертикальную, так и горизонтальную составляющие. Этот идеал основан на личной вере в невидимого Бога и надежде на наступление грядущего Царства; он является одновременно распознающим (наделяющим мудростью) и апокалиптическим.

псалом 50. СЕРДЦЕ ЧИСТОЕ. Согласно тексту Пс. 50:1, эта молитва, должно быть, была написана Давидом, когда пророк Нафан обличил его в грехе. Но эту молитву также можно понимать и истолковывать как типичную мольбу любого человека, который осознает свое беззаконие и желает встречи с Богом.

Молитва начинается с мольбы Давида к Богу о прощении, с обращения к Его милости из-за своих «беззаконий»

(Пс. 50:1). Затем псалом разделяется на две части. Первая часть псалма (Пс. 50:3-11) — это мольба к Богу стереть «беззакония», которые отделяют от Него. Бог здесь описывается как милостивый (Пс. 50:1), любящий «истину» (Пс. 50:8) и отвращающий Свое лицо от зла (Пс. 50:11). Грех Давида настолько велик и глубок, что для его описания используются все слова, связанные с этим понятием: xem («грех»), neшa («преступление»), авон («беззаконие»). Чтобы передать всю глубину своего греха, автор использует гиперболический образ: его грех берет свое начало с момента его зачатия в утробе матери (Пс. 50:7). Поэтому единственный способ для Давида приблизиться к Богу и восстановить свои отношения с Ним — это полное исчезновение его греха, как будто его никогда и не было. В этом первом разделе ключевые слова, выражающие идею стирания, подчеркивают его мольбу: «изгладь» (Пс. 50:1, 11), «омой» (Пс. 50:4, 9), «очисти» (Пс. 50:4) и «окропи» (Пс. 50:8).

Вторая часть псалма (Пс. 50:12–21) посвящена идее обновления. Ключевые слова здесь — «сотвори», «обнови», «возврати» и «воздвигни». Бог описывается как Творец (Пс. 50:12, 14, 17) и Спаситель (Пс. 50:14). Псалом завершается видением «стен Иерусалима» и жертвы, принятой Богом (Пс. 50:20, 21).

## **ЧАСТЬ III. ПРАКТИЧЕСКОЕ ПРИМЕНЕНИЕ**

- 1. В свете нашего урока поразмышляйте над следующими вопросами: «Что означает для нас сегодня призыв псалмопевца "просить мира Иерусалиму"?», «Что мы должны сделать, чтобы достичь этого?»
- 2. Поразмышляйте над советом Иисуса молиться нашему Небесному Отцу: «Да приидет Царствие Твое; да будет воля Твоя и на земле, как на небе» (Мф. 6:10). Осознайте, что эта молитва не просто о духовном решении проблем нашего беспокойного мира. Эта молитва о пришествии Иисуса, чтобы Он изменил мир. Обсудите эту мысль.

- 3. Почему наша надежда на скорое пришествие Господа, наше беспокойство о знамениях времени, а также о бурных событиях, происходящих в мире, должны сочетаться с нашим желанием позволить Богу формировать наш христианский характер? Почему наши чувства и мысли должны быть созвучны нашим представлениям о Царстве? Обсудите, как наши религиозные стремления к святости и идеалы Царства Божьего могут сделать нас более внимательными к окружающим и этичными в общении с ними.
- 4. В наше время, когда в мире бушуют войны, нам необходимо научиться молиться о «мире для Иерусалима». Это выражение означает, что мы должны желать мира для всех. Организуйте неделю молитв о мире на земле и проявляйте сочувствие к тем, кто страдает от войны.



# Пророчества в Псалтири. Часть 2

## Библейские стихи для исследования:

Пс. 45; Пс. 46:2–5; 66:4, 5; 74; Иер. 4:23–26; 1 Фес. 4:13–17; Откр. 14:6–12.

### Памятный стих:

«Да восхвалят Тебя народы, Боже; да восхвалят Тебя народы все. Да веселятся и радуются племена, ибо Ты судишь народы праведно и управляешь на земле племенами» (Пс. 66:4, 5).

Когда мы размышляем о последнем времени, то тяготеем к тому, чтобы в центр внимания поместить зверей и противоборствующие Богу силы. Да, они играют важную роль. Однако пророчества в первую очередь затрагивают ключевые вопросы, такие как грех и страдание, суд, борьба между добром и злом, природа праведности и неправедности, гонения и многие другие.

В книге Псалтирь подробно рассматриваются эти вопросы. В ней представлены практически все возможные человеческие эмоции — от мрачного уныния до безудержной радости. Мы видим, как народ Божий готовится к битве с силами тьмы. Мы читаем о людях, которые пытаются решить вопрос о том, почему Бог не противостоит злу прямо и незамедлительно, — вопрос, которым, без сомнения, задаемся и мы. За ответами нас направляют в святилище, где также неоднократно упоминается статус Бога как Творца. Разве это не те проблемы и вопросы, которые волнуют нас в современном мире?

Конечно, это так, и именно поэтому мы продолжим изучать Псалтирь, чтобы узнать больше об этих важнейших истинах. На этой неделе мы вновь рассмотрим



некоторые пророческие символы из книги Псалтирь, которые встречаются в пророчествах Откровения.

воскресенье. 25 мая

# «Скорый помощник в бедах»

| нотся в этом псалме.                                             |
|------------------------------------------------------------------|
|                                                                  |
| <b>Какие вести надежды звучат на фоне перечисления различных</b> |
| жизненных катаклизмов?                                           |
| Бог нам (ст. 2)                                                  |
| Бог посреди (ст. 6)                                              |
| Господь сил (ст. 8)                                              |
| Господь сил (ст. 12)                                             |

В Пс. 45, по-видимому, затрагивается та же тема, которую мы находим в Послании к евреям. В нем говорится *о чем-то лучшем*. Иисус *лучше* земного первосвященника, Его жертва *лучше* всех жертв животных, а небесное святилище *лучше* тех прообразов, которые существовали на земле.

Однако в этом псалме используется другой подход. Автор не сравнивает хорошее с лучшим; он противопоставляет мир, охваченный восстанием, а также ужасные последствия, которые оно влечет за собой, и обетование того лучшего намерения Божьего для нас.

Действительно, этот псалом исполнен надежды и обетований, что даже среди опустошений, испытаний, страданий и войн, с которыми мы сталкиваемся, в конечном счете мы должны «остановиться и познать», что есть Бог (Пс. 45:11), и обрести уверенность в том, что однажды все это закончится, что Бог «будет превознесен на земле» (Пс. 45:11).

Обратите внимание также и на то, что здесь написано: «Посему не убоимся, хотя бы поколебалась земля и горы двинулись в сердце морей» (Пс. 45:3).

Это вызывает в памяти сцены, которые произойдут во время Второго пришествия: «И небо скрылось, свившись как свиток; и всякая гора и остров двинулись с мест своих» (Откр. 6:14); «...ожидающим и желающим пришествия дня Божия, в который воспламененные небеса разрушатся и разгоревшиеся стихии растают» (2 Петр. 3:12). Наш нынешний мир, полный пороков, не будет существовать вечно. То, что произойдет после, представляет собой нечто такое, что наш разум сейчас едва ли способен постичь. Однако сейчас нам просто необходимо стоять твердо в вере и держась за откровение Божье, которое у нас есть, особенно за Иисуса, распятого на кресте.

Как бы ни были плохи дела в этом мире (а мы знаем, что будет еще хуже), какую надежду вы можете черпать из своего знания о благости, силе и характере Бога? Вспомните Крест.

понедельник, 26 мая

# Надежда среди бури

Большая часть книги Псалтирь наполнена символизмом. Однако, когда мы обращаемся к языку, который описывает конечное преображение нашей планеты, у нас есть основания полагать, что это не просто символы. Псалом 45 напоминает нам о том, что возвращение Христа окажет глубокое физическое воздействие на землю. Но это затронет не только горы и океан; грандиозная кульминация истории земли также будет означать крах земных царств — тех самых систем человеческого правления, которые на протяжении тысячелетий приносили столько страданий.

В конце концов все эти царства, а также все зло и страдания, которые они причиняли человечеству, придут к своему полному концу.



| прочтите иер. 4:23-26 и откр. 21:1. 910 | произоидет с этик | л миром, |
|-----------------------------------------|-------------------|----------|
| прежде чем Бог создаст новую землю?     |                   |          |
|                                         |                   |          |
|                                         |                   |          |
|                                         |                   |          |

Библейское пророчество открывает перед нами картину того, что ожидает этот мир. Например, в Дан. 7 мы видим бурное море, из которого появляются земные царства. Ветры раздора и войны бушуют над языческим морем (нашей землей), вызывая к жизни одно земное царство за другим, и ни одно из них не может в полноте решить реальные проблемы, стоящие перед человечеством. Светские лидеры, которым мы доверяем, почти всегда оказываются такими же грешными и эгоистичными, как и все мы.

Ни одно из царств, показанных Даниилу, не оказалось безопасным местом для Божьего народа (хотя некоторые из них казались лучше других). Но мы знаем, что имеем гражданство в Царстве Божьем (Флп. 3:20), и высоко над хаосом этой планеты находится престол, который нельзя поколебать (см. Иез. 1:26). Иисус учил, что мир будет двигаться к еще большему хаосу по мере приближения к Его Второму пришествию (Мф. 24), но мы можем выстоять в вере, независимо от происходящих событий на нашей планете, потому что знаем, что Бог все видит и исполнит Свои обетования: «Восшумели народы; двинулись царства: Всевышний дал глас Свой, и растаяла земля. Господь сил с нами, Бог Иакова — заступник наш» (Пс. 45: 7, 8). В краткосрочной перспективе ситуация не кажется радужной и не обещает быть благоприятной. Однако в долгосрочной перспективе благодаря Иисусу все выглядит иначе.

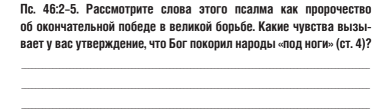
Без сомнений, наш мир кажется хаотичным и неуправляемым. Какие библейские истины помогают вам сохранять спокойствие и верность Богу, невзирая на все происходящее вокруг?

#### Под ногами Его



В долгосрочной перспективе нас ожидает светлое будущее. До сих пор человечество уступало господство над планетой Люциферу, и в то время, когда сатана явился на небесный совет, он хвалился, что эта земля принадлежит ему. «И сказал Господь сатане: откуда ты пришел? И отвечал сатана Господу и сказал: я ходил по земле и обошел ее» (Иов. 1:7).

Так сатана заявил о своем господстве. В древности стопа использовалась для обозначения владения: «Встань, пройди по земле сей в долготу и в широту ее, ибо Я тебе дам ее» (Быт. 13:17).



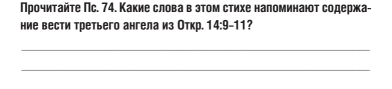
Эллен Уайт описывает происходящее после окончания Тысячелетнего царства: «"И станут ноги Его в тот день на горе Елеонской, которая пред лицом Иерусалима к востоку; и раздвоится гора Елеонская... весьма большою долиною... И Господь будет Царем над всею землею; в тот день будет Господь един и имя Его едино" (Зах. 14:4, 9). Когда затем в ослепительном великолепии с неба сходит Новый Иерусалим, он опускается на место, очищенное и приготовленное для него. И Христос вместе со Своим народом и ангелами входит во Святой город» (Великая борьба. С. 662, 663).



Взгляните на надежду, которую нам подарил Иисус. Подумайте о том, как тяжело было бы жить, если бы все заканчивалось со смертью.

**среда**, 28 мая

#### Вино и кровь



Существует мнение, что этот псалом был воспет после чудесного уничтожения армии Сеннахирима (2 Пар. 32; 4 Цар. 19), — истории, которая, по-видимому, указывает на окончательное уничтожение нечестивых в Откр. 20. Народ Божий находится внутри Святого города со своим праведным Царем, когда полчища нечестивых подходят и окружают его, а затем Сам Бог их уничтожает.

Одним из вопросов, который Бог решает на суде, является проблема незаконного присвоения власти, имевшая место в нашем падшем мире. Падшие люди больше не живут ради других и во славу Божью, но лишь для себя. Сегодня мы во многом сталкиваемся с последствиями того, что решили поверить в отсутствие смысла или объективных нравственных стандартов во Вселенной.

Философ Фридрих Ницше утверждал, что для того, чтобы был смысл, мы должны придумать его для себя и притвориться, будто Вселенная существует для нашего блага. По сути, каждый человек ведет себя так, как будто он и есть бог. (Можно справедливо задаться вопросом: насколько полезной философия Ницше оказалась для него самого? Не очень. У него помутился рассудок после припадка, когда он на улице Турина в Италии пытался помешать человеку бить кнутом лошадь. Он провел следующие одиннадцать лет своей жизни в полубезумном состоянии и умер в 1900 году.)

| b ite. 14.6 yilommidoton idada o biilom, «ilombim olioadotina». Ilpii |
|-----------------------------------------------------------------------|
| ведите примеры из сегодняшней жизни «смешения» истины с за-           |
| блуждением.                                                           |
|                                                                       |
|                                                                       |

В Пс 7/1:0 упомичается чана с рином "пописім сменіения»

Как бы ни были серьезны проблемы, нам, верующим, важно помнить, что нужно сохранять надежду и не делать поспешных выводов о будущем, основываясь на текущих событиях. Легко впасть в отчаяние, когда мы видим, как основы цивилизации разрушаются безбожниками или теми, кто не придерживается взглядов, изложенных в Библии. В некоторых частях мира даже базовые нравственные ценности, такие как разделение на мужчин и женщин, подвергаются нападкам. Безнравственные поступки, о которых раньше многие люди стеснялись говорить даже в частном порядке, теперь становятся предметом восхваления и вызывают аплодисменты в обществе. Это свидетельствует о том, насколько серьезной становится ситуация в мире.

Хотя мы должны стараться сделать жизнь окружающих лучше, почему всегда важно помнить, что для этого потребуется полное разрушение нынешнего мира и его сверхъестественное пересоздание? Только тогда все встанет на свои места.

**ЧЕТВЕРГ**, 29 МАЯ

## «Дабы познали путь Твой»

| Прочитайте Пс. 6 псалом (ст. 2)? | 66. С какой просьбь | і начинается этот | г молитвенный |
|----------------------------------|---------------------|-------------------|---------------|
|                                  |                     |                   |               |

Инженеры Массачусетского технологического института изобрели новый черный материал (*вантаблэк*), который делает покрытые им объекты практически невидимыми.



Созданный из углеродных нанотрубок, он самый черный из известных веществ. Этот новый материал способен поглощать 99,965% всего видимого света (уголь поглощает 96%). Даже при самом ярком освещении предметы под этим покрытием остаются невидимыми. Сатана так же пытался скрыть от людей истину Божью.

Псалом 66 начинается с призыва к Богу «осветить нас лицом Твоим, дабы познали на земле путь Твой» (Пс. 66:2, 3). В Своем замысле спасения Бог предусмотрел способ, которым грешники могут вновь войти в Его непосредственное, славное присутствие, не будучи уничтоженными Его славой, но уже сейчас, в этой жизни, Крест Христов делает возможным, чтобы лицо Божье освещало нас.

Но и это еще не все — Бог ожидает от нас, чтобы мы распространяли Его свет на все человечество. Такова была задача, поставленная перед Израилем, — храм должен был стать домом молитвы для всех народов: «Я приведу на святую гору Мою и обрадую их в Моем доме молитвы; всесожжения их и жертвы их *будут* благоприятны на жертвеннике Моем, ибо дом Мой назовется домом молитвы для всех народов» (Ис. 56:7).

| Найдите в  | Пс. 66  | все фр | разы,  | упоминающие  | «все | народы». | Срав- |
|------------|---------|--------|--------|--------------|------|----------|-------|
| ните найде | енные у | твержд | ения с | С Откр. 15:4 |      |          |       |
|            |         |        |        |              |      |          |       |

В этом псалме Давид напоминает нам, что Бог хочет, чтобы «познали на земле путь ...[Его], во всех народах спасение ...[Его]» (Пс. 66:3). К сожалению, народ Божий часто терпел неудачу при выполнении этой задачи. История Израиля в Ветхом Завете содержит несколько мрачных глав, так же, как и история христианской церкви за последние две тысячи лет. Это как если бы мы покрыли свои сердца сверхтемным веществом, довольствуясь тем, что поглощаем свет Божий, но не отражаем его.

Иногда мы воспринимаем движение народа Божьего последнего времени как что-то вроде эксклюзивного зала ожидания для тех, кто часто путешествует. Кажется, что нас вполне устраивает, когда остальной мир вынужден сидеть в шумном и неудобном зале у выхода на посадку, неготовый к предстоящему путешествию. Однако Церковь Остатка, о которой говорится в Откр. 14, не довольствуется тем, что просто стоит на горе Сионе со Христом, наслаждаясь Его присутствием. Вместо этого дети Божьи активно распространяют свое влияние по всей земле, призывая мир присоединиться к ним и взойти на святую гору Божью.

Какие обязательства мы как церковь и как отдельные люди должны взять на себя, чтобы научить других истинам, которые мы так ценим?

**пятница.** 30 мая

## Для дальнейшего исследования

Прочитайте Пс. 132; Деян. 1:4-9 и Откр 5:4-7.

«Во времена патриархов случаи проявления силы Святого Духа были нередкими и очевидными, но никогда до этого она не была явлена во всей своей полноте. Теперь, повинуясь словам Спасителя, ученики молили об этом даре, а на небе об этом ходатайствовал Христос. Он ниспросил обещанный дар Духа, чтобы излить его на Свой народ» (Уайт Э. Деяния апостолов. С. 37).

Ученикам было велено свидетельствовать о Христе «до края земли» (Деян. 1:8), совершать работу, которая возвестила бы о возвращении Христа (Мф. 24:14). Мы должны продолжать начатое ими дело.

Когда Христос призвал нас нести Евангелие в мир, Он не оставил нас в одиночестве, чтобы мы сами думали, как это сделать. Эта работа направляется из небесного святилища. Наш труд неразрывно связан со Христом — Он направляет нас и дает нам силу. Это Его работа, а не наша, и мы призваны следовать Его руководству.



Вы заметите, что это будет, как было с Израилем, — Бог попросил следовать Его указаниям, а затем Он сделал невозможное возможным. Святой Дух уже работает в сердцах наших ближних; нас просят быть рядом, когда наступит момент принятия решения, чтобы мы могли пригласить их присоединиться к народу Божьему, чтобы и они стояли с Агнцем на Сионе. Нам не нужно изобретать новые средства и методы, потому что бремя ответственности за работу никогда не лежало на наших плечах.

#### Вопросы для обсуждения:

- 1. В мире существует множество людей, которые не слышали о вечном Евангелии, несмотря на то, что Трехангельская весть распространяется по всему миру. Обсудите, как мы как церковь можем лучше выполнить миссию, к которой Христос нас призывает. Как нам научиться не отчаиваться, когда становится очевидным, что так много людей все еще не знакомы с истинами последнего времени?
- 2. В Откр. 5 Иоанн становится свидетелем того, как запечатанный свиток передается Агнцу, потому что Он достоин. Когда снимаются печати на свитке в Откр. 6, мы видим историю новозаветной церкви, ясно предсказанную вплоть до конца времени. Какие уроки мы можем извлечь из этого описания о том, как Бог собирается завершить работу?
- 3. Какие текущие события, которые мы видим в мире, могут легко привести к тому, что, как мы знаем, произойдет в Откр. 13 и 14? Какие события еще препятствуют этому?

**О**сновные стихи:  $\Pi$ c. 66:4, 5.

**Для исследования:** Пс. 45; Пс. 46; Пс. 66; Пс. 74.

#### **ЧАСТЬ І. ОБЗОР**

В прошлом уроке выбранные нами псалмы были сосредоточены на народе Божьем последнего времени, готовящемся к пришествию Господа. Урок касался проблем и трудностей народа Божьего, затрагивающих их личную жизнь. Псалмы говорили о необходимости глубокого и подлинного покаяния — полного изменения сердца. Выбранные псалмы также предупреждали народ Божий как сообщество верующих о внешнем враге, который в моменты суровых гонений навлекал на них невыносимые беды. В этом уроке мы обратимся к четырем избранным псалмам, которые обратят наше внимание на Самого Бога. Первый псалом представит Бога как «прибежище». Его строки утешают и успокаивают нас, приближая Бога к нам как «помощника» в самые трудные моменты (Пс. 45:1).

Второй псалом побуждает нас возрадоваться, потому что Бог «Царь наш... Царь всей земли» (Пс. 46:7, 8). Третий псалом усиливает эти восторженные эмоции, превращая их в благодарность за то, что Бог наконец-то откликнулся на наш зов. Бог — не Тот, к Кому мы обращаемся с мольбами, прося Его об избавлении. Бог — не Тот, Кому мы жаловались, изливая свое разочарование, потому что «место суда, а там беззаконие» (Еккл. 3:16). Нет, Бог — это Судья, Который установит справедливость в мире и в конце концов восстановит правильный порядок (Пс. 74:8, 11). Четвертый и последний псалом — это исполнение священнического благословения. Бог, исполненный милостивых благословений, пребывает среди Своего народа (Пс. 66:8).

#### ЧАСТЬ II. КОММЕНТАРИЙ

псалом 45. Бог нам прибежище. Этот псалом приписывают «сынам Кореевым», левитам (1 Пар. 6:16, 22), ответственным за музыкальное служение в храме. Это объясняет, почему в тексте упоминается храм как «святое жилище Всевышнего» (см. Пс. 45:5). В псалме описываются опасности, которые имеют двойственную природу. С одной стороны, это природные катаклизмы, такие как всемирное землетрясение, в котором смешиваются земля и вода. Горы также сотрясаются (Пс. 45:4) и сдвигаются в сердце морей (Пс. 45:3). С другой стороны, катастрофические опасности вызваны яростными нападками врагов-людей. Как говорится в псалме: «восшумели народы». Их ярость вызывает одновременное движение, которое достигает кульминации в крахе всех земных царств (Пс. 45:7).

Народ Божий, ставший непосредственной жертвой двойного бедствия, в лице авторов этого псалма выражает свой отклик на апокалиптическую катастрофу: «Не убоимся» (Пс. 45:3). На двойной натиск природных сил и недругов Божий народ отвечает двойной защитой, которая исходит как от природы, так и от Бога. С одной стороны, река, вытекающая из града Божьего, приносит радость и веселье (Пс. 45:5). Этот образ напоминает об исцеляющих водах, которые изливаются из Нового Иерусалима, а также о реках, которые текли из Едемского сада (Быт. 2:10). Тот же образ вновь возникает в Откровении, где он используется для описания Нового Иерусалима (Откр. 22:1).

С другой стороны, в этом процессе участвует Сам Бог: Он стоит посреди Святого города (Пс. 45:6), именуемый нашим «прибежищем», что означает «помощь и сила» в трудные времена (Пс. 45:2). Обратите внимание на вселенскую гармонию между Богом Творения и природой: Бог повелевает стихиями подобно тому, как Иисус управлял морем (Мф. 8:27).

Вселенское противостояние относится к последним событиям великой борьбы, когда стан Божий,

олицетворяемый святой горой (небесным Сионом), будет противопоставлен всем другим народам. Этот псалом перекликается с апокалиптическими пророчествами о последней битве в истории человечества, как это описано в Дан. 11:45 и Откр. 16:16. Псалом заканчивается заверением в присутствии Бога «с нами» (Пс. 45:12).

псалом 46. БОГ — НАШ ЦАРЬ. Псалом 46 продолжает высказывать надежду, которая была воспета в предыдущем псалме. Тот же автор-левит из сынов Кореевых воспевает победу Бога Сиона. Бог храма восседает на престоле Своем, который есть Сион. Теперь, когда состоялся триумф, полная победа над врагом достигнута, Бога провозглашают Царем. Этот псалом принадлежит к серии псалмов, называемых «царскими псалмами» или «псалмами воцарения», которые характеризуются общей хвалой Богу как Царю (см. Пс. 92, 95–98).

Примечательно, что Пс. 46 позже стал использоваться в еврейской литургии на *Рош ха-Шана* (Новый год), в первый день первого месяца тишри еврейского календаря. Звук трубы, упомянутый в Пс. 46:6, служит основанием для того, чтобы трубить в шофар в этот день, тем самым выражая надежду на то, что однажды Бог воцарится над всеми народами. Кроме того, народы, которые здесь восхваляют Бога, — это те же самые народы, которые потерпели поражение в битве (Пс. 46:4). Книга Откровение ссылается на то же самое, когда говорит об «исцелении народов» в контексте Нового Иерусалима (Откр. 22:2). В древнем Израиле словом «народы» (*гоим*) обозначались враги Израиля. Теперь, в этих новых условиях, народы больше не противопоставляются Божьему народу. Теперь они стали частью Божьего народа.

Событие исхода используется как образец, чтобы духовно представить завоевание нового Ханаана. Параллельные выражения «наследие» и «краса Иакова» (Пс. 46:5) относятся к завоеванию Земли обетованной, что затрагивало окружающие народы, которые были завоеваны (см. Втор. 32:8). Псалом завершается

эсхатологическим видением Израиля и всех народов мира, которые признают верховную власть Бога.

псалом 74. Бог наш судья. Псалом 74 известен благодаря трем ярким образам, которые символизируют три акта Божьего суда. Первый образ —образ колебания земли, которая рассыпается и теряет все свои опоры (Пс. 74:4). Этот образ словно описывает наш сегодняшний мир, полный хаоса и неопределенности, мир, утративший свою устойчивость и моральные указатели, которые служили бы основой для выбора верного направления. Однако Бог как Судья напоминает Своему народу, что Он восстановит эту незыблемость, вернув «столпы» на свои места (Пс. 74:4).

Второй образ — чаша, наполненная крепким вином, которую Бог изливает на нечестивых. Нечестивые полностью выпивают это вино (Пс. 74:9). Точно так же в книге Откровение часто упоминается чаша Божьего гнева (Откр. 14:10; 16:19; 18:6).

Третий образ — изображение рогов (Пс. 74:11). Роги образно представляют власть и достоинство (Числ. 23:22; Дан. 7:8).

На каждом этапе Божий суд восстанавливает справедливость в обществе, искаженном грехом. Бог «ломает» хвастливого нечестивца, который «поднимает» свой рог (Пс. 74:6, 11). Бог также возносит праведника, чей рог был повержен (Пс. 74:11). Таким образом, Божественный Судья восстанавливает порядок, нарушенный силами зла.

Надежда на то же самое содержится в обетовании, которое звучит в книге Екклесиаста. После того, как Соломон выразил сожаление по поводу перемен в мире, он выражает надежду на то, что «праведного и нечестивого будет судить Бог; потому что время для всякой вещи и суд над всяким делом там» (Еккл. 3:17; ср. с Еккл. 12:14). В русле этого настроения ангел из Откр. 14 говорит о том же двояком суде. С одной стороны, ангел обещает, что те, кто поклоняется зверю, представляющему ложную церковь, «будут... пить вино ярости Божией»

(Откр. 14:10). С другой стороны, те, кто поклоняется Господу Творения, описываются как «святые... соблюдающие заповеди Божии и веру в Иисуса», они «успокоятся от трудов своих» (Откр. 14:12, 13).

псалом 66. БОГ — НАШЕ БЛАГОСЛОВЕНИЕ. Псалом 66, который завершает нашу серию псалмов, — молитва, на что указывают глаголы в юссиве (косвенная форма побуждения – приказ, просьбы), которым выражается желание молящегося: «дабы познали на земле путь Твой» (Пс. 66:3; ср. с Пс. 66:4, 6, 7, 8). В этой молитве о благословении мы находим отголоски благословения Ааронова: «Благослови нас, освети нас лицом Твоим» (Пс. 66:2; ср. с Числ. 6:23-26). Хотя в псалме не указан конкретный человек, надписание, обращенное к начальнику хора, и использование священнического благословения позволяют предположить, что это речь священника, ведущего богослужение. Необычность этой молитвы заключается в ее вселенском охвате. Псалом начинается с призыва к благословению: «нас» (Пс. 66:2), затем, после пожелания, чтобы Божий путь «познали... на земле, во всех народах» (Пс. 66:3), молитва распространяется на все обращенные народы. Этот псалом имеет в виду эсхатологическое исполнение, когда все народы, а не только Израиль, получат Божье благословение. Эта молитва будет исполнена только в «Новом Иерусалиме», где не будет «нужды ни в солнце, ни в луне для освещения своего» (Откр. 21:23).

#### **ЧАСТЬ III. ПРАКТИЧЕСКОЕ ПРИМЕНЕНИЕ**

Нам не нужно ждать грядущих эсхатологических гонений, чтобы прочувствовать нашу потребность в Боге как в прибежище. Все виды нынешних проблем открывают нас для этой потребности и дают нам возможность испытать прибежище в Боге. В моменты бедствий мы можем сталкиваться с угрозами от коллег или друзей, которые не разделяют нашу веру. Они могут насмехаться над нами и строить козни. Или же нас одолевает болезнь, мы боимся провалить экзамен в школе, нам не хватает денег или финансовой безопасности, или мы ощущаем

одиночество. Любое из этих состояний может оказаться возможностью, позволяющей нам испытать Божье прибежище. Только Бог может дать нам помощь, в которой мы нуждаемся, чтобы найти выход из любой беды. Только Он может дать нам силы выдержать трудности.

Понятие «царствование» не соотносится с нашей современной жизнью. Тем не менее это важное понятие, которое поможет нам в сложных ситуациях не чувствовать себя подавленными и отчаявшимися, ведь великий Царь всей земли заботится о вас.

Когда мы сталкиваемся с трудностями и несправедливостью, мы можем поразмышлять над следующей строкой из книги Екклесиаста: «Не проворным достается успешный бег... но время и случай для всех их» (Еккл. 9:11). Это наблюдение за внутренней несправедливостью жизни должно также напомнить нам о механизме благодати. Мы не заслуживаем Божественной благости и милости, которые получили. Поэтому мы должны полагаться на Божью благость. Божий свет — это наш свет уже здесь и сейчас. Как мы можем получить Божий дар милости и насладиться им в нашей жизни сейчас и проходить с доверием и радостью наше поприще во свете Его?

## УРОК 10 31 МАЯ—6 ИЮНЯ

# Для кого наступит конец

#### Библейские стихи для исследования:

Быт. 6:1–8; 18:17–32; Дан. 7:9, 10; Мф. 24:36–44; 2 Петр. 2:4–11; 1 Кор. 10:11, 12; Откр. 6:12–17.

#### Памятный стих:

«Все это происходило с ними, *как* образы; а описано в наставление нам, достигшим последних веков. Посему, кто думает, что он стои́т, берегись, чтобы не упасть» (1 Кор. 10:11, 12).

Библия наполнена повествованиями о народе Божьем, которые указывают на будущие события и содержат ключи, помогающие нам понять «истину для настоящего времени». Фактически некоторые из этих повествований предвещают события последних дней с удивительными подробностями, предоставляя нам более широкую основу для ясного понимания пророчеств Даниила и Откровения.

Бог направил события таким образом, чтобы они полностью соответствовали тому, что, по предсказанию пророков, произойдет в конце времени. Некоторые из этих важных историй известны, так как в Новом Завете на них ссылаются при описании событий конца времен: например, о Содоме и Гоморре, о Всемирном потопе и так далее. Другие истории требуют более глубокого осмысления и исследования, чтобы мы могли извлечь из них истины, которые содержатся в Слове Божьем.

В течение последующих уроков мы будем исследовать различные библейские истории, чтобы извлечь из них важные уроки, касающиеся событий последнего

## 10

времени. Мы поговорим о таких темах, как Второе пришествие, Следственный суд, кризис последнего времени, и многих других. В центре нашего внимания будет Христос, поскольку Он служит основой и конечной целью всех наших пророческих поисков.

воскресенье. 1 июня

#### Гнев Агнца

| Прочитайте | Откр. | 6:12-17. | Внимате    | пьно из  | зучите, | как  | восприни- |
|------------|-------|----------|------------|----------|---------|------|-----------|
| мают люди  | внеза | пное раз | витие соб  | ытий ко  | онца вр | емен | и. Почему |
| нечестивые | желан | от скрыт | ься от лиц | а Господ | да?     |      |           |
|            |       |          |            |          |         |      |           |
|            |       |          |            |          |         |      |           |
|            |       |          |            |          |         |      |           |

Удивительно, но люди, оказавшиеся в опасности, не задаются вопросами: «Что это?» или «Кто за этим стоит?» Кажется, они осознают, что происходит. Они называют Иисуса «Агнцем», что требует хотя бы небольшого знакомства с историей Христа. Кроме того, они, похоже, понимают, что «пришел великий день гнева Его» и что их положение безнадежно: «Кто может устоять?»

Перед пришествием Христа Евангелие будет проповедано всякому народу на земле (Мф. 24:14). Трехангельская весть распространится по всей планете. И все же будут люди, которые окажутся застигнутыми врасплох — не из-за недостатка информации, а потому что они откажутся уверовать и последовать за Христом. Это станет причиной их гибели.

| Прочитайте Мф. 24:37-39. Какие уроки, по словам Иисуса, мы пр | )И- |
|---------------------------------------------------------------|-----|
| званы извлечь из истории Ноя?                                 |     |
|                                                               |     |
|                                                               |     |
|                                                               |     |

Иисус обращается к истории о Всемирном потопе, чтобы предупредить нас о том, что Его Второе пришествие для многих станет неожиданностью. Как и в случае с потопом, мир окажется не подготовлен к встрече со Христом не из-за недостатка информации. Ной 120 лет проповедовал о приближающемся бедствии, но люди отказывались верить. Им была открыта весть о грядущих событиях, но они не приняли их всерьез.

Тем не менее многие люди убеждают себя, что, поскольку прошло много времени, пророчества, скорее всего, ложны. Используя историю о потопе в качестве контекста, Петр пишет, «что в последние дни явятся наглые ругатели, поступающие по собственным своим похотям и говорящие: "где обетование пришествия Его? Ибо с тех пор, как стали умирать отцы, от начала творения, все остается так же"» (2 Петр. 3:3, 4). С каждым годом подобное мнение будет встречаться все чаще.

В контексте личного опыта человека, Второе пришествие Иисуса происходит почти сразу после смерти. А мы все знаем, как быстротечна жизнь. Как такая перспектива может помочь нам смириться с временными задержками?

понедельник, 2 июня

## Проповедь Ноя

Петр напоминает нам, что многие будут не готовы к возвращению Христа, потому что «в угоду себе они забывают» (2 Петр. 3:5; ИПБ) о том, что произошло во время потопа. Сегодня, несмотря на то, что в мире жива коллективная память о великом потопе, который упоминается в различных культурах, от древних греков до майя, история Ноя, вероятно, является одним из самых высмеиваемых библейских сюжетов. Как и было предсказано, мир сознательно отмахивается от этой истории как от мифа, независимо от того, насколько ясно и недвусмысленно она изображена в Ветхом Завете и не раз упоминается в Новом Завете.

## 10

Иисус сказал в Мф. 24:37–39, что положение в мире будет напоминать «дни Ноя». Сравните этот отрывок с Быт. 6:1–8. Каковы были причины потопа? Какие параллели вы видите между тем временем и нашим?

В Евр. 11:7 сказано, что Ной «приготовил ковчег для спасения дома своего; ею [верой] осудил он [весь] мир, и сделался наследником праведности по вере».

Представьте, что вы проповедуете более ста лет, а на вашу проповедь откликнулась лишь ваша семья. Если бы Ной был современным евангелистом, у нас могло бы возникнуть искушение списать его со счетов как неудачника: десятилетия проповедей — и никаких результатов.

К счастью, в настоящее время во многих уголках мира наблюдается значительный отклик на Трехангельскую весть. Благовестие — проповедь нашей уникальной вести как Церкви Остатка — оказывает невероятное влияние во многих местах, и многие люди приходят к познанию Господа. Еще не пришло то время, когда не будет никаких результатов, хотя нам сказано, что наступает момент, когда «окончится время испытания, и дверь милости закроется. Итак, одна короткая фраза — "и готовые вошли с Ним на брачный пир, и двери затворились" — охватывает всю последнюю фазу служения Спасителя и подводит нас к тому времени, когда великая работа по спасению человека будет завершена» (Уайт Э. Великая борьба. С. 428).

А до тех пор у нас как у церкви есть работа.

Как нам научиться не отчаиваться, если наши усилия по проповеди Евангелия пока не приносят ощутимых результатов? Почему мы должны продолжать? (См. Ин. 4:37.)

## Содом и Гоморра

Еще одна важная история, на которую ссылается Петр, описывая события последнего времени, — это разрушение Содома и Гоморры. Эти города, печально известные своими порочными нравами, стали первым примером городов, уничтоженных огнем с небес.

| •           |              | ,             | ,             | ая нравственная |
|-------------|--------------|---------------|---------------|-----------------|
| атмосфера   | царила в эти | х городах, чт | о привело к і | их разрушению?  |
| Какие совре | менные пара  | ллели можно   | провести с те | ми событиями?   |
|             |              |               |               |                 |
|             |              |               |               |                 |
|             |              |               |               |                 |
|             |              |               |               |                 |

История о Содоме и Гоморре служит ярким предупреждением для тех, кто живет в последнее время: нечестивые будут уничтожены огнем, как это описано в Откр. 20. Грех может быть очень коварным, часто скрывая наши собственные ошибки под маской самоуверенности. В то же время зло, творимое другими, часто остается для нас очевидным. В той же главе, где Бог говорит о своей безграничной любви к Своему народу, Он указывает на то, что, хотя Израиль и не совершил тех же грехов (Иез. 16:47), на самом деле он стал еще более нечестивым, чем Содом.

Народ Божий «блудодействовал» (Иез. 16:41), совершая духовное прелюбодеяние. Представьте себе удивление израильтян, когда они осознали, что оказались более нечестивыми, чем те, кого они считали самыми грешными.

Эта ситуация не уникальна для древнего Израиля, она характерна для всего человечества. В Рим. 1:18–32 Павел приводит длинный список человеческих пороков, который можно было бы составить, основываясь на заголовках новостей. Павел описывает грехи язычников не для того, чтобы вызвать у иудеев чувство превосходства, а чтобы Божий народ наконец осознал всю

серьезность своих собственных грехов. Нафан сделал то же самое, когда беседовал с Давидом: он рассказал историю о богаче, который отнял у бедняка ягненка. Давид «сильно разгневался», услышав эту историю (2 Цар. 12:5), потому что несправедливость казалась очевидной; но даже тогда Нафану потребовалось заявить: «Ты тот человек» (2 Цар. 12:7), чтобы Давид увидел в ней себя.

Важно помнить, что Библия адресована не внешнему миру, а народу Божьему. Когда мы видим отвратительные грехи других, описанные в Откр. 13 или 17, это предупреждение о том, что мы тоже можем попасть в ту же ловушку.

среда, 4 июня

#### Судья всей земли

Непосредственно перед разрушением Содома на равнинах Мамре произошла любопытная история. Бог явился Аврааму в сопровождении двух ангелов. Когда Авраам видит их, он приглашает небесных гостей вкусить трапезу, и именно в этот момент Бог обещает, что у Авраама и Сарры родится сын, от которого произойдет Мессия. Иисус действительно происходил из рода Авраама (ср. с Гал. 3:16). Затем повествование внезапно переходит к нечестивым городам.

| Прочитаите Быт  | . 18:23-32. YTO | ЭТИ СТИХИ ГОВО | рят нам о | характере |
|-----------------|-----------------|----------------|-----------|-----------|
| Бога и о том, к | ак Он намерев   | ается поступит | ъ со злом | на нашей  |
| планете?        | •               | -              |           |           |
|                 |                 |                |           |           |
|                 |                 |                |           |           |
|                 |                 |                |           |           |

Бог не обязан давать нам отчет, но Он предпочитает не скрывать Своих мотивов и замыслов от человечества: «Ибо Господь Бог ничего не делает, не открыв Своей тайны рабам Своим, пророкам» (Ам. 3:7).

Прежде чем уничтожить Содом и Гоморру, Бог утверждает, что ему необходимо сделать нечто важное — предупредить Авраама о том, что должно произойти, и о том, чему он вскоре станет свидетелем.

Бог задерживается у Авраама, пока два ангела идут в нечестивый город, чтобы вывести тех, кто прислушается к их предостережению. Нельзя не вспомнить ангелов из пророчества, которые выполняют ту же задачу в последнее время, призывая из народа Божьего тех, кто живет в Вавилоне, выйти из него (Откр. 14:6–12; Откр. 18:1–4). Пока звучит последнее предупреждение, Бог обсуждает с Авраамом то, что должно произойти, и Он охотно отвечает на вопросы патриарха.

«Не может быть, чтобы Ты поступил так, чтобы Ты погубил праведного с нечестивым». Авраам задается вопросом: «Судия всей земли поступит ли неправосудно?» (Быт. 18:25). Авраам размышляет не только о случае с Содомом, но и о характере Бога в целом. Подобно этому, прежде чем наступит конец света, Бог откроет небесные книги (Откр. 20:4, 11–15), предоставив нам возможность изучить все доказательства Его решений, прежде чем Он наконец ниспошлет огонь на землю. Это означает, что у нас будет тысяча лет для поиска ответов на множество вопросов, которые пока остаются без ответа.

Прежде чем Господь свершит окончательный суд над погибшими, Он даст нам тысячу лет, чтобы мы могли понять причины происходящего. Что это говорит нам о Его характере и о том, насколько Он открыт для сотворенных существ, которые полностью зависят от Него и у которых нет неотъемлемого права знать то же, что и Он?

четверг. 5 июня

#### Суд перед пришествием

Описание суда в Дан. 7 позволяет нам заглянуть за завесу и увидеть, как Бог решает проблему греха, одновременно искупив тех, кто желает находиться с Ним в отношениях завета.

## 10

Ознакомьтесь с описанием Следственного суда, приведенным в Дан. 7:9, 10. На что обращено основное внимание на суде? Какой приговор вынесен в конце судебного процесса (7:26)? Что это говорит нам о замысле спасения?

Не вызывает особых вопросов то, что Бог судит мир, ведь сказано, что «всякое дело Бог приведет на суд» (Еккл. 12:14), а Павел призывает нас не судить друг друга, потому что «все мы предстанем на суд Христов» (Рим. 14:10). Конечно, Богу не нужны записи, чтобы знать, кто спасен, а кто погиб. Однако у ангелов, которые все это время изучали замысел спасения (1 Петр. 1:12), вопросы возникнуть могут. Они были свидетелями восстания сатаны и видели, как треть небесных ангелов была изгнана с неба (Откр. 12:4). А теперь Бог приводит нас в Свое присутствие, открывает книги и позволяет святым увидеть все своими глазами.

История о том, как Авраам ходатайствовал о Содоме и Гоморре, дает нам некое важное представление о суде. Очевидно, что грехи Содома подверглись расследованию; Бог упоминает, что нечестие этого города создало ему такую репутацию, что вопль против него был велик (Быт. 18:20). Но не только Содом и Гоморра подверглись расследованию перед их уничтожением. Бог также дал Аврааму возможность исследовать, справедливо ли Его решение о наказании нечестивых.

Между тем не кто иной, как «Сын Человеческий», (Иисус) приходит на небесный суд в Дан. 7 (Дан. 7:13, см. также Мф. 20:28), и Его появление становится единственной причиной, по которой приговор выносится в пользу святых: «суд дан был святым Всевышнего» (Дан. 7:22). Только благодаря Его совершенной праведности Его народ может устоять на суде.

Представьте, что вы стоите на суде и все ваши тайны раскрыты перед святым Богом. В чем ваша единственная надежда на оправдание? (См. материал за пятницу.)

пятница. 6 июня

#### Для дальнейшего исследования

Прочитайте в книге Эллен Уайт «Патриархи и пророки» главу «Потоп» (С. 101, 102).

«Великий иерей не мог защитить ни себя, ни народ от обвинений сатаны. Он не утверждал, что Израиль был невиновен. В запятнанной одежде, символизирующей грехи народа, которые он взял на себя как его заступник, стоял он перед ангелом, исповедуя вину своих соплеменников и указывая на их раскаяние и смирение, и при этом надеялся только на милость прощающего грех Искупителя. С верой ссылался он на обетования Божьи.

Сатана обвиняет тех, кто ищет Бога, не потому, что питает отвращение к их грехам. Наоборот, он торжествует, глядя на их недостатки, он знает: если они нарушают Закон Божий, значит, он может господствовать над ними. Его обвинения порождаются чувством величайшей ненависти ко Христу. Благодаря искупительному замыслу Иисус разрушает оковы сатаны, в которые тот заключил человечество, и освобождает души от его власти.

Сам человек бессилен противостоять обвинениям своего главного врага. В запятнанной греховной одежде, исповедуя свою вину, обвиняемый стоит перед Богом. Но Иисус, наш Заступник, выступает с ходатайством, имеющим силу, в защиту тех, кто, раскаявшись и веруя, отдал свое сердце Ему. Он защищает их и, используя сильнейший аргумент — Голгофу, побеждает обвинителя. Его совершенное повиновение Закону Божьему дало Ему высшую власть как на небе, так и на земле, и Он просит у Своего Отца милости и примирения для виновного человека» (Пророки и цари. С. 583–586).

#### Вопросы для обсуждения:

- 1. Иисус сказал Своим ученикам, что они в мире, но не от мира. (См. Ин. 15:19; 17:14–16.) Как нам сохранить себя «незапятнанными от мира» (Иак. 1:27) и не уклониться от ответственности за проповедь миру?
- 2. Чему нас может научить история общественного служения Ноя перед потопом в контексте великой борьбы? Каким образом мы сегодня играем ту же роль, что и Ной во времена потопа?
- 3. Прежде чем нечестивые будут поглощены огнем с неба, как это произошло с Содомом, Бог воскресит их из мертвых и позволит сатане некоторое время действовать среди них (Откр. 20:7–9). Какие вы можете назвать причины, зачем нужен этот последний шаг, прежде чем Бог все сотворит заново?
- 4. Какие уроки для своей жизни вы можете извлечь из историй, которые мы изучали на этой неделе? Что эти истории говорят вам о вашей надежде на Христа?

**Основные стихи:** 1 Кор. 10:11, 12.

**Для исследования:** Быт. 1; Откр. 21, 22; Мф. 24:27; Дан.

1:18; 12:13.

#### **ЧАСТЬ І. ОБЗОР**

Благословенная надежда человечества, которая достигает кульминации в событиях последнего времени, была раскрыта не только через одни только пророчества, которые дают нам явное представление о конце времени. Бог также говорил об этих событиях прикровенно, неявно в Писании, и, таким образом, в Своем Слове Он дает намеки на различные аспекты эсхатологической истории, помогая нам лучше понять ее замысел. Это учит нас важному принципу: человеческая история, которая раскрывается на священных страницах Писания, - это не просто история, которую мы изучаем для назидания. Знание этой истории не только помогает нам лучше понять далекое прошлое, но и способствует тому, «чтобы сделать Божьего человека способным и готовым ко всякому доброму делу» (2 Тим. 3:17). Поскольку Божьим намерением для человечества была вечность, мы можем с уверенностью ожидать, что весть о будущей вечности также содержится в библейских историях.

Вдохновленный автор книги Екклесиаста сказал, что «все, что сделал Бог, — хорошо в свое время; вложил Он и вечность в сердце человеческое, но невдомек человеку всё, что вершит Бог, не постичь ему этого от начала и до конца» (Еккл. 3:11; ИПБ). Еще раз повторим мысль: поскольку Божьим намерением для человечества была вечность, мы можем с уверенностью ожидать, что весть о будущей вечности также содержится в библейских историях.

В этом уроке мы погрузимся в мир Ветхого Завета и увидим, как весть о конце находит отражение в реальных событиях, которые были описаны в Писании. От сотворения мира до Всемирного потопа, от разрушения

## 10

Содома и Гоморры до истории Даниила при дворе Навуходоносора, — все эти события указывают на приближение конца земной истории.

#### ЧАСТЬ II. КОММЕНТАРИЙ

**ТВОРЕНИЕ.** Парадоксально, но повествование о Творении, возможно, несет самую эсхатологическую весть из всех событий, описанных в Писании. Именно потому, что оно было первым, в нем заложена эта особенность. Поскольку история имеет начало, она небесконечна. Она также имеет свой конец, и Бог стоит над ней. Если начало истории было делом Божьим, то и ее конец также находится в Его власти.

В силу своего эсхатологического значения повествование о Творении косвенно связано с нашей надеждой на вечность. И то и другое основано на вере. Священное Писание подтверждает эту идею, которая отражена в канонической структуре самой Библии. Она начинается с описания сотворения Богом неба и земли и заканчивается описанием создания нового неба и новой земли (Быт. 1 и Откр. 21, 22; ср. с Ис. 65:17; Откр. 21:1). Мы видим, что эта идея также четко сформулирована в единственном библейском определении веры, которое связывает два события — Творение и нашу надежду на вечность: «Вера же есть осуществление ожидаемого и уверенность в невидимом» (Евр. 11:1). Обратите внимание, что эти поэтические строки о вере начинаются с веры в Творение (Евр. 11:3) и заканчиваются надеждой на исполнение «обещанного» (Евр. 11:39, 40). Мы также должны отметить значение субботы в конце недели Творения. С этой точки зрения суббота указывает на конец человеческой истории. Более того, суббота содержит в себе как нашу память о Творении, так и нашу надежду на грядущее наступление Царства Божьего.

**потоп**. Иисус Христос указывал на сходство между потопом и Вторым пришествием: «Как было во дни Ноя, так будет и в пришествие Сына Человеческого» (Мф. 24:37). Он подчеркивал внезапность и катастрофичность обоих событий, а также отмечал, что перед концом света люди

будут заботиться о земных благах, таких как еда, питье и женитьба. Также Иисус говорил о надежде на спасение и о неизбежности этих событий. Описание потопа в книге Бытие также указывает на то, что произойдет в конце человеческой истории. Бог не остается равнодушным к злу мира. Бог чувствителен к реальности зла. Суд Божий — это отклик на «великое развращение человеков» (Быт. 6:5). Разрушительное событие потопа — это ожидаемое Божье действие разрушения: «Я наведу на землю потоп» (Быт. 6:17). В то же время потоп — это также созидательно-искупительное событие, при котором Бог помнит о Своем творении. То, что Бог помнит о Своем творении, — это способ выразить Его искренний интерес к нему (Быт. 8:1).

После повествования о конце допотопной жизни и цивилизации Бог подтверждает, что жизнь продолжается. Бог дает человечеству пищу и подчеркивает святость жизни (Быт. 9:4–7), тем самым указывая на Свой будущий дар вечной жизни.

И, наконец, мы должны рассмотреть радугу, живописное и поэтичное знамение Божьего прощения и любви. Обратите внимание, что радуга призывает нас помнить о субботе не только потому, что она появляется в соответствующем месте в структуре, которая параллельна истории Творения, но также потому, что радуга содержит похожие вести о покое и надежде. Особенно поразительно, что радуга появляется вокруг престола Божьего как знак Его будущего правления, бесспорного и непрерывного, над всей землей (Откр. 4:3; 10:1).

содом и гоморра. После того как Бог дал Аврааму обещание о сыне, в котором будет заключено мессианское «семя» для благословения всех народов (Быт. 12:3, Быт. 22:18), библейское повествование об искуплении прерывается диалогом между Богом и человеком, в котором они обсуждают тревожное присутствие зла и нечестия. Подобно тому, как Бог беседовал с Ноем, Он делится Своим беспокойством с Авраамом и раскрывает замысел Своего вмешательства. Движение Бога навстречу Своим пророкам-рабам во времена Ноя и Авраама может быть

## 10

отсылкой к подобному движению в конце времен, когда Бог также поделится со Своими рабами-людьми Своим обещанием вернуться, чтобы спасти человечество и осуществить над ним суд. Ответ Авраама на намерение Божье раскрывает его глубокую ответственность за человечество, и именно поэтому он заслуживает нашего внимания. Его ответ должен вдохновлять и учить нас заботиться о других. Обратите внимание, что, услышав о намерении Бога свершить суд над Содомом, Авраам не стал убегать в далекие земли. Он был хорошо осведомлен о ситуации в Содоме и Гоморре, где жили некоторые из его родственников. Осознание Авраамом положения своих близких не было проявлением осуждения. Из любви к ним он стоял перед Богом, взывая к милости Самого Бога, оспаривая Его приговор и умоляя Судью всей земли о помиловании. Обратите внимание на упорство и настойчивость Авраама в его молитве: «Авраам же еще стоял пред лицом Господа» (Быт. 18:22). Но также обратите внимание на чувствительность Авраама к беспросветности зла и к необходимости справедливого отклика и благодати: «Неужели Ты погубишь праведного с нечестивым?» (Быт. 18:23).

Также важно отметить, что Бог не только снисходит и делится своим мнением со своим рабом Авраамом, но и, кажется, поощряет его смелость. Мы можем даже сказать, что Богу нравится, когда он сталкивается с доводами Авраама, потому что ходатайство Авраама перекликается с Его Собственным чувством милосердия. Действительно, мы замечаем, что последний ответ Бога — это ответ благодати: «Не истреблю ради десяти» (Быт. 18:32). Число «десять» в Библии образно представляет идею абсолютного минимума, необходимого для того, чтобы что-то сделать. Также обратите внимание на верховную власть Бога: «И пошел Господь, перестав говорить с Авраамом» (Быт. 18:33). То есть решение по-прежнему принадлежит Богу. Независимо от человеческих стараний, ничто в конечном счете не помешает свершению Божьей воли. Авраам со смирением откликается на Божественный

приговор Бога: «Авраам же возвратился в свое место» (Быт. 18:33).

даниил. В книге Даниила есть множество примеров того, как будущее влияет на настоящее. Одним из таких примеров является фраза: «по окончании дней» (Дан. 1:18). Эта фраза перекликается с фразой: «в конце дней», отмечающей конец человеческой истории, когда Даниил и искупленные всех возрастов получат свой «жребий» (Дан. 12:13). Также поразительно и значимо, что язык, описывающий «испытание» Даниила в течение десяти дней, перекликается с языком, описывающим пророчество об эсхатологическом Дне искупления в Дан. 8:14. Это пророчество параллельно Дню суда в Дан. 7:9-12, о чем свидетельствует значительное количество общих слов и грамматических форм, которые являются общими для Дан. 1 и Лев. 16, основополагающего текста о Дне искупления (см. Дан. 1:13; ср. с Лев. 16:2). Эта параллель, безусловно, имеет большое значение, поскольку подразумевает обетование Божьего откровения.

Также обратите внимание на подчеркнутое повторение слова марех («внешнее выражение, видимость», упоминается трижды в Дан. 1:13, 15), которое в книге пророка Даниила также конкретно относится к эсхатологическому видению Божьего откровения о 2300 вечерах и утрах (Дан. 8:13, 26). Эта эсхатологическая перспектива ассоциативно передает нам весть надежды. Применительно к истории Даниила и его троих друзей эти отголоски передают идею о том, что Бог откроется через этот «опыт», и они будут оправданы в День искупления. Для Даниила весть о конце времени была частью его повседневной жизни: то, как он ел и пил, указывало на идеал творения (см. Дан. 1:12; ср. с Быт. 1:29). То, как Даниил относился к другим людям, включая начальника евнухов, который, казалось, был его врагом (Дан. 1:9), было сформировано его верой в то, что другие люди также были созданы по образу Божьему (Быт. 1:26; 9:6).

#### **ЧАСТЬ III. ПРАКТИЧЕСКОЕ ПРИМЕНЕНИЕ**

- 1. Каждое утро, когда вы просыпаетесь, начинайте свои молитвы с благодарности за чудо жизни. Попросите Бога Творения изменить вашу жизнь. Позвольте Богу изменить ваше сердце и придать новое направление вашей жизни. Ищите в Библии новые идеи, которые могли бы вдохновить вас на перемены. Соблюдайте субботу так, чтобы она стала предвкушением Царства Божьего.
- 2. Напишите список того, что (как в творении, так и в вашей личной жизни) вдохновляет вашу надежду на Царство Божье. Если вы художник, нарисуйте и раскрасьте радугу. Если вы поэт, напишите стихотворение о красоте и чудесах радуги. Если вы певец, спойте о радуге песню.
- 3. Возносите молитвы Богу о ком-то, кто вам не нравится, до тех пор, пока он или она не станут вашими друзьями. Молитесь Богу о том, что мешает вам в вашей жизни. Настойчиво продолжайте молиться, пока наконец не увидите реальный результат и не поймете, что Бог действительно услышал вашу молитву.
- 4. Почему использование Даниилом эсхатологического языка для описания его тогдашнего положения также дает нам надежду и уверенность в том, что наша жизнь имеет смысл и открыта для вечности? Как этот язык дает нам и направление в том, как мы живем, едим и пьем, думаем, наслаждаемся жизнью и относимся к другим людям, включая наших врагов?

## Руфь и Есфирь

#### Библейские стихи для исследования:

Руф. 1:1–5; 2:5–20; Есф. 3:1–14; Иов. 1:6–11; Мф. 4:8, 9; Откр. 13:15–17.

#### Памятный стих:

«И простер царь к Есфири золотой скипетр, который был в руке его, и подошла Есфирь и коснулась конца скипетра» (Есф. 5:2).

На этой неделе мы продолжим исследовать истории, которые пророчески указывают на события последних дней. С помощью реальных событий и личностей Бог открывает нам Свой взгляд на мир и помогает понять, как толковать пророчества, которые появятся позже и послужат укреплению нашей веры.

Сегодня мы сосредоточимся на двух великих женщинах, чьи истории затронули сердца многих поколений: Руфи и Есфири. Одна из них — обездоленная вдова, обретшая надежду после встречи с добрым человеком Воозом, своим родственником-искупителем. Их брак стал символом любви для христиан, поскольку в нем отражается любовь Христа к нам.

Другая история рассказывает о молодой девушке, живущей в чужой стране, которая узнает о заговоре по уничтожению ее народа. Эта история вовлекает ее в самую гущу событий, разворачивающихся ради его спасения.

В библейских пророчествах «жена» часто служит олицетворением Божьей церкви, что открывает нам множество глубоких истин о том, как Бог относится к Своему народу. Давайте рассмотрим истории двух

женщин, чьи судьбы были запечатлены в Библии, и извлечем из их жизненного опыта разнообразные уроки.

воскресенье, 8 июня

### Голод в «доме хлеба»

Критики христианской веры часто ссылаются на суровую реальность жизни в этом мире как на доказательство того, что Бога не существует, или же Он бессилен вмешаться, когда случается зло, или Ему безразлично, когда мы испытываем боль. Однако многие библейские истории ясно показывают, что ни одно из этих утверждений не соответствует действительности. На самом деле, Бог позволяет человечеству пожинать плоды своего восстания против Него. Но, не нарушая нашей свободы воли, Он всегда рядом, всегда присутствует в истории человечества, всегда ведет нас к окончательному разрешению проблем греха и страдания. История Руфи — это один из таких примеров.

| Прочитайте Руф. 1:1-5. Какие трудности постигли семью Ноеми | 1НИ |
|-------------------------------------------------------------|-----|
| и Руфи? Как это отражает то положение, в котором сейчас на  | XO- |
| дится весь род человеческий?                                |     |
|                                                             |     |
|                                                             |     |

В начале этой истории присутствует ирония: в Вифлееме, городе, название которого означает «дом хлеба», в то время царил голод. Это напоминает об изобилии Едема, где Бог сказал Адаму и Еве: «От всякого дерева в саду ты будешь есть» (Быт. 2:16). Человеческий род начал свое существование в изобилии, под опекой щедрого Создателя, но затем променял свою роль управителей сотворенного мира на рабство греха: «в поте лица твоего будешь есть хлеб, доколе не возвратишься в землю, из которой ты взят, ибо прах ты и в прах возвратишься» (Быт. 3:19).

Подобно Ноемини, мы утратили наследие, которое Бог предназначил нам изначально, и наша жизнь стала сложной. Едем был дарован нам как дар, но с определенными условиями: люди имели свободу выбора, но это означало, что они должны были принять последствия и лишиться благополучия. Изначально мы должны были обладать всем непавшим миром с Божьим благословением, однако теперь перед нами стоит задача овладеть падшим миром. Эгоистичные люди, борющиеся за ограниченные ресурсы, причиняют много душевной боли и страданий.

Это поистине трагично: земля продолжает щедро давать плоды, являя яркое свидетельство любви Господа. Но из-за человеческой жадности и разрушительного влияния греха порой кажется, что мир больше владеет нами, чем мы — им. Но однажды все это закончится.

Как спустя шесть тысяч лет греха и смерти земля продолжает являть чудеса Божьей любви и творческой силы?

понедельник, 9 июня

#### Руфь и Вооз

Ноеминь просила называть ее Марою из-за горечи, переполнявшей ее жизнь (см. Руф. 1:20). Наши отношения с Творцом были испорчены грехом, что привело нас к духовной нищете. Наши перспективы кажутся туманными, и мы существуем, собирая по крупицам те редкие моменты радости, которые еще можно найти в этом падшем мире. Но все меняется, когда мы осознаем удивительное открытие — Бог не забыл о нас.

| прочитанте гуф. 2.5-20. как вог помог поемини и гуфи, когда он  |  |  |  |  |  |  |  |  |
|-----------------------------------------------------------------|--|--|--|--|--|--|--|--|
| оказались в трудной материальной ситуации? Почему, на ваш взгля |  |  |  |  |  |  |  |  |
| Ноеминь обрадовала новость о том, кто был их благодетелем?      |  |  |  |  |  |  |  |  |
|                                                                 |  |  |  |  |  |  |  |  |
|                                                                 |  |  |  |  |  |  |  |  |
|                                                                 |  |  |  |  |  |  |  |  |
|                                                                 |  |  |  |  |  |  |  |  |
|                                                                 |  |  |  |  |  |  |  |  |

## 11

Ноеминь не имела собственности и, вероятно, вернулась, чтобы продать свою землю и расплатиться с долгами, прежде чем они поехали в землю Моав. Бог предусмотрел, чтобы обездоленные люди в Израиле могли вернуть свой удел в Земле обетованной — близкий родственник мог выкупить для них землю. Вооз был не просто добрым земледельцем, он был ее близким родственником. Если вы были не в состоянии оплатить свои долги и вернуть свой удел в наследии Израиля, близкий родственник мог бы сделать это за вас: «Если брат твой обеднеет и продаст от владения своего, то придет близкий его родственник и выкупит проданное братом его» (Лев. 25:25).

Открытие, что Вооз не только был добрым и щедрым человеком, но и *родственником*, стало самой лучшей новостью: бедность этих двух женщин не должна была продлиться вечно.

Христиане издавна рассматривали Вооза как прообраз Христа, Который не только наш Творец, но и Тот, Кто решил стать нашим родственником — человеком из плоти и крови, что является одной из причин, по которой Он снова и снова называл Себя «Сыном Человеческим» (Мф. 12:8; Мк. 8:31; Лк. 22:22; Ин. 3:14).

Многие люди представляют себе Бога суровым и требовательным. Они думают, что Бог может принять нас на небеса, только если мы будем идеально соответствовать Его стандартам, но сделает это неохотно, потому что мы едва соответствуем Его ожиданиям. Образ Христа, явленный в Воозе, полностью опровергает такие представления. Бог не только замечает нас; но и желает, чтобы мы стали Его «невестой», несмотря на нашу глубокую духовную нищету.

Попытайтесь осознать: Творец не только стал частью Своего творения, но и отдал за него Свою жизнь. Как эта поразительная истина меняет наше восприятие себя и своего существования?

#### Вооз как прообраз Искупителя

Вооз полюбил Руфь и захотел на ней жениться, но перед ним стояло серьезное препятствие: у девушки был близкий родственник, который также мог претендовать на нее и на землю. Если мы рассматриваем Вооза как прообраз Христа, то мы поймем, что стоит на кону в великой борьбе. Христос любит нас, но есть и «более близкий родственник», который также стремится завладеть нами, — это сатана.

| Нто говорят следующие отрывки о притязаниях сатаны на челове-<br>нество? Иов. 1:6-11; Мф. 4:8, 9. |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------|
|                                                                                                   |
| Нто говорит Библия в Откр. 5:9, 10 о нашем искуплении от рокового<br>состояния греха?             |
|                                                                                                   |

Когда сатана явился на небесный совет, он сказал Богу, что «ходил по земле и обошел ее» (Иов. 1:7). На вопрос Бога, не заметил ли он праведного Иова, сатана ответил, что считает его одним из своих людей. Он утверждал, что сердце Иова на самом деле не было преисполнено любви к Богу и что он следует за Ним только потому, что Бог добр к нему. Сатана предложил Богу проверить, не перестанет ли Иов быть добрым, посмотреть, кому Иов действительно предан.

В Послании Иуды мы встречаем краткое упоминание истории, хорошо известной в Израиле: после того как Бог похоронил Моисея (Втор. 34:6), Он его воскресил. Хотя нам неизвестны подробности, сам стих, в котором говорится, что у Бога был спор с сатаной о теле Моисеевом, подразумевает, что сатана предъявлял какие-то притязания на него.

«Впервые Христос сошел, чтобы воскресить умершего. Когда Князь жизни и ослепительные ангелы приблизились к могиле, чувство тревоги за свое владычество
овладело сатаной. Вместе со злыми ангелами он приготовился оспаривать право Христа вторгаться на его
территорию. Сатана горделиво хвастался тем, что слуга
Божий стал его пленником. Он заявил, что даже Моисей
был не в состоянии исполнить Закон Божий, что, присваивая себе славу, принадлежащую Иегове, вождь совершил тот же грех, который и Люцифера лишил неба,
и что теперь из-за этого прегрешения Моисей должен
быть во власти сатаны» (Уайт Э. Патриархи и пророки.
С. 478). Очевидно, что Христос опроверг утверждение
сатаны, и Моисей был воскрешен (см. Мф. 17:3).

В Руф. 4:1–12 Вооз выходит к воротам Вифлеема — города, где родился в наш мир Христос как наш близкий родственник. Старейшины собираются вместе, и наконец происходит снимание обуви, что в те времена символизировало передачу собственности.

Ворота города — это место, где решались дела; это прообраз сцены суда. Этот образ находит свое отражение в сцене суда из Дан. 7:13, 14, 22, 26, 27. Мы не должны упускать этот важный аспект суда: «Суд дан был святым», но только потому, что Христос заплатил за нас, как Вооз заплатил за свою невесту.

среда, 11 июня

#### Аман и сатана

В истории Есфири мы встречаемся с Аманом, который жаждет положения и власти. Он занимает высокую должность в империи, выше всех других сановников (Есф. 3:1).

Если мы прочитаем о Люцифере в Иез. 28:11–15 и Ис. 14:12–15, то сможем найти некоторые параллели с Аманом, злым врагом избранного Божьего народа, который отказывается признавать верховенство Бога. Грандиозные намерения сатаны раскрываются в истории об искушении Христа, когда он берет Иисуса на высокую

гору, чтобы показать Ему царства мира (Мф. 4:8–11). Христос, как мы видим, пришел, чтобы искупить мир и заявить на него Свои права, — и Он сделал это, будучи одним из нас. Иисус — наш родственник-искупитель, и, безусловно, цена, которую Он заплатил за спасение мира, была чрезвычайно высока.

В книге Откровение мы видим, что жажда власти и поклонения, свойственная сатане, приводит этот мир к последнему кризису. Путем обольщения сатана убеждает весь мир «дивиться» и следовать за зверем (Откр. 13:3, 4), за исключением некоторых людей, которые отказываются поклоняться ему. В борьбе с этими людьми он прибегает к силе.

Аман замечает, что Мардохей — один из избранного Богом народа — не склонился перед ним и не склоняет головы, хотя, как он считал, он был достоин «поклонения». Он «исполнился гнева» (Есф. 3:5, 6) и вознамерился уничтожить весь народ Мардохея.

| Прочитайте Есф. 3:8-14 и Откр. 13:15-17. Какие параллели вы на- |
|-----------------------------------------------------------------|
| ходите между этими отрывками? Чем описание Иоанном Божьей       |
| Церкви Остатка похоже на описание Аманом Божьего народа?        |
|                                                                 |

Дьявол претендует на господство в этом мире, но есть люди, которые остаются верными Богу и соблюдают Его заповеди. Это опровергает его притязания на полное господство. «Когда суббота станет предметом особых споров во всем христианском мире, упорное нежелание небольшого меньшинства уступить требованиям большинства сделает их предметом всеобщей ненависти» (Уайт Э. Знамения времени. 22 февраля 1910 года).

Подумайте о мелочах, которые сейчас становятся испытанием для вашей веры. Если вы готовы идти на компромиссы в этих вопросах, то как вы поведете себя, когда на вас обрушится серьезное испытание?

## Для такого времени, как это

Некоторые христиане, к сожалению, склонны долго задерживаться на сложных моментах библейских пророчеств. Мы осознаем, что нас ждут трудные времена, и изучение пророчеств может вызывать страх, если мы сосредотачиваемся на проблемах, а не на обещаниях, данных нам для последнего времени. Хотя Бог не приукрашивает будущее и честен относительно событий, которые произойдут между настоящим моментом и окончанием великой борьбы, важно всегда читать историю до конца.

В пророчествах есть общая закономерность: Бог открывает глаза на хаос, созданный человеческим бунтом, и показывает его последствия. Но при этом Он всегда дарует надежду. Некоторые со страхом и трепетом воспринимают предсказания о последнем кризисе — «времени скорби Иакова». Без сомнения, последнее время будет непростым для Божьего народа. Но как предсказания о трудностях, так и обетования об избавлении непреложны. В Откр. 12 диавол преследует невесту Христову, движимый ненавистью и местью, но Бог вмешивается, чтобы спасти ее. И в истории Есфири прекрасная царица играет центральную роль в драме, и Бог использует ее, чтобы спасти Свой народ.

| Прочитайте Есф. 4:13, 14 и Есф. 5:1-3. Перед каким трудным выбором оказалась Есфирь, будучи персидской царицей? |   |  |  |  |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---|--|--|--|
| Какие параллели можно найти между выбором, стоящим пере,<br>Есфирью, и выбором, стоящим перед нами?             | _ |  |  |  |
|                                                                                                                 | _ |  |  |  |

Бог воздвиг Свою Церковь Остатка в определенный период истории. Когда 1260 дней Средневековья подходили к концу, Бог вывел Свою невесту из укрытия (ср. с Откр. 12:14), чтобы она возвестила миру Его последнюю весть милости — Трехангельскую весть. Мы здесь «для такого времени», как это (Есф. 4:14).

Есфирь поняла, что не одинока в борьбе с гонениями, обрушившимися на ее народ. Она снискала благосклонность царя, и в итоге ее народ был освобожден. Мы также не должны бояться, когда наступают последние времена в истории земли. На нашей стороне — Царь, и народ Божий также будет спасен.

В этой истории все сложилось благополучно для народа Божьего. Но так бывает не всегда, не правда ли? Почему же тогда нам стоит всегда смотреть на все с точки зрения вечности, чтобы не утратить надежду, которую мы имеем во Христе?

пятница, 13 июня

# Для дальнейшего исследования

Прочитайте в книге Эллен Уайт «Патриархи и пророки» главу «Первый царь Израиля» (С. 605, 606).

«Сатана возбудит ярость против меньшинства, которое откажется от общепринятых обычаев и традиций. Сильные мира сего объединятся с беззаконниками и низкими людьми, чтобы действовать против детей Божьих. Их будут презирать, кичась своим богатством, умом, образованностью. Деспотичные правители, служители, члены церкви, руководимые чувством ненависти, устроят против них заговор. Все будет пущено в ход: талант писателей, красноречие ораторов, награды, угрозы и насмешки, — вот средства, которыми попытаются поколебать их веру. Ложными представлениями о народе Божьем и гневными обращениями они будут возбуждать ярость людей против них. Не имея возможности возразить защитникам библейской субботы: "Так говорит Писание", они прибегнут к насильственным

законам. Чтобы приобрести популярность и покровительство, законодатели уступят требованиям и издадут указ о воскресном дне. Но боящиеся Бога не примут закон, попирающий принципы Десятисловия. На этом поле боя и разыграется последняя великая битва между истиной и заблуждением, и мы не оставлены в неизвестности относительно ее исхода. Сегодня, как и в дни Есфири и Мардохея, Господь защитит Свой народ и Свою истину» (Пророки и цари. С. 605, 606).

## Вопросы для обсуждения:

- 1. Как вы думаете, почему Бог допускает, чтобы Его народ переживал трудные времена? В чем смысл?
- 2. Как вы можете быть готовы к любым возможным трудностям, которые могут возникнуть из-за вашей верности Христу? Где вы черпаете надежду в моменты испытаний?
- 3. Как вы думаете, почему мы часто обращаем внимание только на те части пророчеств, где говорится о трудностях, и не обращаем внимания на те моменты, которые содержат Благую весть?
- 4. К вам приходит ваш друг, который прочитал книгу Откровение и признается, что она произвела на него «ужасающее» впечатление. Как бы вы могли помочь ему лучше понять книгу и обрести душевное спокойствие?
- 5. Кто-то говорит: «Я не уверен, что Бог любит меня или хочет спасти. Если бы вы знали, что я сделал, вы бы поняли почему». Как бы вы ответили этому человеку? Как истории Руфи и Есфири влияют на ваш ответ?

Основной стих: Есф. 5:2.

**Д**ля исследования: Руф. 1, 2, 4; Есф. 3:1–14.

#### **ЧАСТЬ І. ОБЗОР**

В Библии мы встречаем множество женщин, которые оставили глубокий след в истории спасения. Ева, чье имя означает «жизнь», поскольку она была «матерью всех живущих», была той, кто передала мессианское семя, которое привело к рождению Иисуса Христа, Спасителя человечества (Быт. 3:15). В патриархальный период такие женщины, как Сарра, Ревекка, Рахиль и Лия, а также Фамарь, оказали значительное влияние на ход истории спасения. Их действия обеспечили продолжение мессианской линии.

Во времена исхода, когда фараон приказал убивать всех новорожденных израильских младенцев мужского пола, Израиль был обязан своей жизнью двум женщинам-повитухам — Шифре и Фуа (Исх. 1:15–17). Они, дочь фараона (Исх. 2:5) и другие женщины (Исх. 2:7), упомянутые в Торе, сыграли важную роль в спасении Израиля, часто с риском для собственной жизни. Позже Девора, пророчица, которая была судьей Израиля, упоминается как та, которая «восстала» и спасла Израиль в битве (Суд. 5:7). Раав спасла соглядатаев и тем самым помогла спасти Израиль в борьбе с хананеями. Согласно родословной, приведенной Матфеем (Мф. 1:5), Раав была матерью Вооза, который женился на Руфи и стал предком Мессии. В этом уроке мы сосредоточимся на двух важных женщинах, именами которых названы библейские книги: Руфь и Есфирь. Несмотря на то, что их истории разворачивались в разное время и в разных обстоятельствах, эти две женщины в некотором смысле олицетворяют характер многих женщин, призванных Богом помогать в спасении Израиля.

## ЧАСТЬ II. КОММЕНТАРИЙ

Можно сказать, что история древнего Израиля обрамляется историями Руфи и Есфири. История Руфи относится к «тем дням, когда управляли судьи» (Руф. 1:1), к самому раннему периоду Израиля, в то время, когда израильские колена все еще расселялись в Земле обетованной. Книга Есфирь относится к последнему периоду Израиля, ко времени персидского плена. То, что история библейского Израиля начинается и заканчивается голосом женщины, имеет важное значение, потому что в Библии женщина часто образно представляет церковь. Тогда можно задаться вопросом: каким образом эти две женщины изображают Божью церковь и какие уроки мы как Божья церковь последнего времени можем у них позаимствовать?

Следует также отметить, что кочевые общества, как правило, придавали бо́льшее значение женщинам, чем оседлые. В свете этого факта нам стоит задуматься о том, как голоса и влияние Руфи, Есфири и похожих на них современных женщин могут быть полезны в мире, который становится все более неспокойным и жестоким.

РУФЬ И СИЛА ДОБРОТЫ. История Руфи, рассмотренная в контексте замысла спасения в конце времен, открывает нам много нового. Имя Руфь происходит от корня, означающего «друг, союзник», что придает ему оттенок мягкости и энергии. Основная тема книги — доброта. В этой прекрасной и поэтичной истории нет напряжения, нет злого человека, конфликта, критики или даже скрытой горечи. Руфь названа моавитянкой, и это определение используется дважды. Героиня книги — чужеземная женщина. Весть доброты, пронизывающая книгу, таким образом, не привязана к какой-либо национальной принадлежности; доброта универсальна и выходит за рамки границ всех наций.

Книга рассказывает нам, что эта моавитянка была замужем за израильтянином, который умер; тогда она решает пойти за своей свекровью Ноеминью не только

в ее физическом возвращении в землю Израиля, но и принять ее израильскую религию: «Куда ты пойдешь, туда и я пойду, и где ты жить будешь, там и я буду жить; народ твой будет моим народом, и твой Бог — моим Богом... и где ты умрешь, там и я» (Руф. 1:16, 17). Таким образом, история начинается с успеха в благовестии, хотя ничего не говорится о миссии. Руфь не была обращена послечуда в ходе евангельской кампании. Руфь просто последовала за своей свекровью из любви и верности к ней, потому что доверяла ее решению.

Обратите внимание, что Ноеминь не использовала никаких аргументов, чтобы убедить Руфь остаться с ней. Напротив, Ноеминь даже побуждала Руфь вернуться в дом ее матери (Руф. 1:8). Ноеминь перестала спорить с Руфью, «видя, что она твердо решилась идти с нею» (Руф. 1:18).

Следующий этап повествования переносит нас к Воозу, родственнику Ноемини, богатому землевладельцу, у которого Руфь смиренно просит разрешения собирать немного зерна с его полей. В этой истории сказано, что Вооз говорил с ней «по сердцу» (Руф. 2:13) и был щедр к ней (Руф. 2:8). Оказалось, что Вооз — это единственный близкий родственник, который готов исполнить свою обязанность как гоэль («избавитель», «искупитель») семьи. Еврейский глагол кана («купить, приобретать») является ключевым словом в этом отрывке (Руф. 4:4, 7; «купи», «выкупай», «выкупить»).

Обратите внимание на рвение и смелость Руфи в обращении к своему искупителю. Также обратите внимание на ее смирение, поскольку она признает свое скромное происхождение «чужеземки» (Руф. 2:10), и ее недостойность, ведь она «не стоит ни одной из рабынь [его]» (Руф. 2:13). Обратите также внимание на ее доброту к своей свекрови, доброту, которую отмечали многие люди, включая Вооза, ее потенциального искупителя (Руф. 2:12). Автор книги никогда не упоминает о верности Руфи в ее религиозных и ритуальных обязанностях, как

будто ее доброта к другим была достаточным доказательством, чтобы убедить ее искупителя в ее посвященности.

Завершение этой истории еще более поразительно: Руфь не только вышла замуж за Вооза, восстановив тем самым достоинство своей семьи, но и получила величайшую награду, какую только могла получить семья, а именно заняла место в родословии Мессии. Наследие этой книги имеет огромное значение. Руфь приняли в Израиле, несмотря на ее иноземное происхождение, и возможно, как это ни парадоксально, из-за ее иноземного происхождения, как подчеркнуто в книге (Руф. 1:4, 22; Руф. 2:2, 6, 10–13, 21; 4:5, 10). В еврейской литургии книга Руфь читается во время праздника *Шавуот*, также известного как Праздник седмиц или Пятидесятница, праздника, который связан со сбором урожая и дарованием закона.

ЕСФИРЬ И СИЛА КРАСОТЫ. Столь же вдохновляющим, как и непростым, является прочтение книги Есфирь в свете Божьего замысла спасения в контексте событий последнего времени. Непростым, потому что книга Есфирь читается как светская книга, без какого-либо явного религиозного содержания. В ней не упоминается Бог (Синодальный перевод следует греческому переводу в 6:1: Господь отнял сон, ср.: В ту ночь царь никак не мог уснуть. — ИПБ). В тексте не упоминается какая-либо религиозная практика. Ход событий, кажется, идет сам собой, без чудесного Божественного вмешательства. Все, что происходит в истории, зависит от догадливости Мардохея, царского придворного, и от красоты и смелости царицы Есфири, а также от времени (Есф. 3:7; 9:24). Священники и пророки отсутствуют в истории. Даже конец истории, которая завершается умерщвлением множества людей, вызывает сомнения относительно ее духовной ценности. Что более важно, так это то, что принадлежность Есфири и Мардохея к иудейскому народу не помешала им достичь высшего положения при дворе языческого царя. Ничто в книге не указывает на напряженность между ними и этой средой (о чем свидетельствуют их нееврейские имена). Неудивительно, что многие древние раввины и отцы церкви подвергали сомнению духовную ценность этой книги и отрицали ее место в каноне.

Тем не менее эта книга также служит источником вдохновения, и именно благодаря тем самым моментам, о которых мы говорили выше. Отсутствие упоминания о Боге на самом деле является ключевым аспектом, который делает эту книгу значимой и актуальной для нас, живущих сегодня в современном и неспокойном мире. Переживание молчания Божьего уже является парадоксальной составляющей Его провидческого присутствия. Неслучайно Есфирь становится царицей в тот самый момент, когда над народом нависла угроза. Неслучайно царь во время приступа бессонницы обнаруживает проявление преданности Мардохея, которое спасло царю жизнь. С другой стороны, текст ясно указывает на то, что иудейский народ находится под защитой. Если Есфирь не заговорит с царем, если она будет хранить молчание, «избавление придет для Иудеев из другого места» (Есф. 4:14). Подобно этому Иисус в свое время использовал похожий аргумент: «Если они умолкнут, то камни возопиют» (Лк. 19:40).

Некоторые комментаторы находят подтверждение Божьего провидения в имени Есфирь (Эстер), которое они связывают с концепцией сатар паним («сокрытие лица»), важным измерением отношений Бога со Своим народом, когда Он, кажется, исчезает из поля зрения (см. Ис. 8:17; 50:6; 53:3). Аллюзия на День искупления также отмечается на основе общих элементов, таких как пост, идея суда и искупление Божьего народа на фоне уничтожения нечестивых. Раввины подтверждали эту связь на основе игры слов пур («жребий») и киппур («День искупления»). Кроме того, книга Есфирь заканчивается той же надеждой и перспективой «мира» и поиском «добра» (Есф. 10:3; ср. с Пс. 121:8, 9), что было присуще и Дню искупления.

#### **ЧАСТЬ III. ПРАКТИЧЕСКОЕ ПРИМЕНЕНИЕ**

Как вы можете применить в своей жизни следующие размышления о книгах Руфь и Есфирь?

руфь. Факт нашей веры в то, что мы принадлежим к народу Божьему и являемся глубоко религиозными людьми, не должен вызывать у нас отрицательных эмоций, злости или гордости. Напротив, он должен стать основой для серьезного этического кодекса. Так же, как Руфь была доброй и дружелюбной с людьми вокруг нее, мы должны стремиться быть добрыми и дружелюбными с членами своей семьи и с окружающими нас людьми. Важно отметить смирение Руфи. Она не гордится своими добродетелями или набожностью. Напротив, она чувствует себя недостойной и никогда не осуждает других. Руфь не является религиозной деятельницей или законницей, которая считает, что заслуживает спасения своими делами. Она полагается только на милость своей свекрови и родственника. Наконец, стоит обратить внимание на миссионерский подход Ноемини, который, по сути, состоит из ее любезного отношения и добрых дел.

**ЕСФИРЬ.** История Есфири имеет удивительные параллели с нашей повседневной жизнью в современном мире. Где бы мы ни находились — в офисе, в дороге, в колледже или даже в кругу семьи, среди самых обыденных дел и обязанностей, наше присутствие имеет огромное значение и может стать решающим для спасения других. Кто знает, возможно, мы находимся здесь именно в это время (Есф. 4:14)?

**БУДЬТЕ МУДРЫ**. Нам не всегда нужно сразу же раскрывать свою религиозную принадлежность (Есф. 2:10, 20). Сделайте так, чтобы вас полюбили, как это делала Есфирь (Есф. 2:17). Решитесь приложить все ваши силы, чтобы справиться со своими проблемами, и доверьтесь Божьей милости, которая обратит вспять ход событий.

# УРОК 12 14-20 ИЮНЯ

# Предвестники событий последних дней

#### Библейские стихи для исследования:

Дан. 2:31—45; Дан. 3:1—12, 17, 18; Деян. 8:1; 12:1, 2; 2 Тим. 1:7; Откр. 13:11—17.

#### Памятный стих:

«Ибо дал нам Бог духа не боязни, но силы и любви и целомудрия» (2 Тим. 1:7).

На этой неделе мы рассмотрим еще две библейские истории, которые в удивительных подробностях предвещают события последнего времени.

Сначала мы обратимся к повествованию о Седрахе, Мисахе и Авденаго, где очевидны явные отголоски событий, описанных в Откр. 13. Затем мы обратимся к Новому Завету, где опыт первых христиан может дать нам представление о том, чего нам следует ожидать в будущем, от нашего текущего времени до возвращения Христа.

Оба эти примера показывают невероятное мужество и служат ключом к обретению душевного спокойствия в самых сложных ситуациях.

Иисус часто говорил: «Не бойтесь». Важно помнить, что Христос является центром пророчеств, и мы должны найти Его слова поддержки во всех сценах, изображающих события последнего времени. «Да не смущается сердце ваше, — наставлял Он Своих учеников, — веруйте в Бога и в Меня веруйте» (Ин. 14:1). Иными словами, верно, что события последнего времени будут трудными для верных Богу. Но в конечном счете мы должны смотреть на эти события с надеждой, а не со страхом.

воскресенье. 15 июня

## Даниил, глава 2: исторический подход к пророчествам

Одно из самых впечатляющих пророчеств, содержащихся в Священном Писании, — пророчество Дан. 2. Написав его более чем за 500 лет до Рождества Христова, Даниил изложил мировую историю, начиная с Вавилона, затем историю Мидо-Персии, Греции, Рима и заканчивая распадом Рима на народы современной Европы в том виде, в каком они существуют сегодня.

Описывая европейские народы, один из стихов гласит: «Они смешаются через семя человеческое, но не сольются одно с другим, как железо не смешивается с глиною» (Дан. 2:43). Это пророчество исполнилось удивительным образом. То есть, несмотря на всевозможные смешанные браки между представителями этих народов (от князей до простых людей), они остаются отдельными.

Например, британская монархия носит имя дом Виндзор — красивое английское название. Но это название появилось лишь в 1917 году. До этого династия носила имя Саксен-Кобург-Готская династия, обычное немецкое название, потому что многие члены британской королевской семьи, смешавшись «через семя человеческое», были кровными родственниками немцев. Однако этих кровных уз было недостаточно, чтобы уберечь их от войны, и поэтому во время Первой мировой войны, желая отмежеваться от своих ненавистных врагов, они сменили название на династию Виндзор.

| Прочитайте Дан. 2:31-45. Почему сон Навуходоносора и его толкование так важны?                         |  |  |  |  |  |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------|--|--|--|--|--|
|                                                                                                        |  |  |  |  |  |
| На что обратил внимание Навуходоносора Даниил, прежде чем<br>начал объяснять значение сна (Дан. 2:28)? |  |  |  |  |  |
|                                                                                                        |  |  |  |  |  |

Все апокалиптические пророчества в книге пророка Даниила строятся на основе схемы, представленной в Дан. 2. Как и в этой главе, в других пророчествах также описывается смена одной мировой империи другой, пока Бог не установит Свое вечное Царство (см. Дан. 2:44; Дан. 7:13, 14). Иными словами, пророчества пронизывают историю в непрерывной последовательности империй, начиная с древних времен и до наших дней. На основе этого и строится исторический подход, следование которому имеет решающее значение для понимания событий последнего времени, особенно тех, что описаны в книге Откровение.

Как Дан. 2 доказывает нам, что Бог не только знает будущее, но и управляет им?

понедельник, 16 июня

## Поклонение истукану

Однако, как бы царь Навуходоносор ни был впечатлен откровением, которое Бог передал через Даниила, это не продлилось долго.

| сделали по ука | зу царя, был сделан из золота?                    |
|----------------|---------------------------------------------------|
| Почему Навухо, | доносор требовал, чтобы все поклонялись истукану? |
|                |                                                   |

Царь явил свое неповиновение воле Божьей, воздвигнув золотого истукана. Какую же весть нес этот истукан? Он провозглашал, что Вавилон никогда не падет, а Навуходоносор будет править вечно. Тот же, кто осмелится бросить вызов этой идее, будет убит. Этот

пример служит нам напоминанием о том, что наше человеческое стремление к свободе воли может быстро ослепить нас, затмив истину о том, как в действительности разыграется великая борьба.

В некотором смысле Навуходоносор напоминает Люцифера: он был амбициозен, самоуверен и достаточно горд, чтобы открыто восстать против власти Божьей. В то же время есть и важное отличие: Навуходоносор в конце концов пришел к вере в истинного Бога, и вполне вероятно, что мы встретимся с ним в Царстве Божьем, которому он поначалу так упорно стремился бросить вызов.

| вы обнаруживаете в их ответе царю?                                     |    |  |  |  |
|------------------------------------------------------------------------|----|--|--|--|
| Как вы думаете, что позволило этим трем героям проявить так стойкость? | ую |  |  |  |
| Как обрести «духа не боязни» (2 Тим. 1:7)?                             |    |  |  |  |
|                                                                        |    |  |  |  |

Подумайте, как легко было бы для этих трех юношей избежать угрожающей жизни ситуации. Разве не фанатизм — готовность сгореть заживо ради простого поклона? Разве они не могли бы притвориться, что «завязывают шнурки», тем временем молясь Богу? Стоило ли это всех этих испытаний? Очевидно, эти мысли промелькнули у них в голове. Но их слова показали, что они осознают риск смерти.

Как нам избежать рациональных оправданий, которые могут привести к компромиссам в нашей вере? Что

сказано о подобном искушении здесь: «Верный в малом и во многом верен, а неверный в малом неверен и во многом» (Лк. 16:10)?

вторник, 17 июня

# Снова о поклонении образу

Существует связь между Дан. 3 и тем, что говорит Откровение о событиях последнего времени. Для такого утверждения есть веские основания. В Дан. 3 повеление «поклониться истукану» (Дан. 3:15) под страхом смерти напоминает нам о том, о чем говорится в Откровении — о принуждении поклоняться другому образу, также под страхом смерти: «И дано ему было вложить дух в образ зверя, чтобы образ зверя и говорил и действовал так, чтобы убиваем был всякий, кто не будет поклоняться образу зверя» (Откр. 13:15).

| зверь:                               | , |
|--------------------------------------|---|
| Что он требует?                      |   |
| На кого распространяются требования? |   |
| Что будет с теми, кто ослушается?    |   |

Плочитайте Откл 13:11-17 Рассмотлите повеления котолые пает

Народ Божий должен поклоняться «Сотворившему небо, и землю, и море, и источники вод», то есть Творцу, а не зверю и его образу. Три иудейских юноши, столкнувшись с подобной угрозой, отказались поклоняться чему-либо, кроме Бога-Творца. Поэтому, несмотря на различия между обстоятельствами, которые привели к повелению поклоняться истукану на поле Деир, и обстоятельствами, которые приведут к тому, что весь мир будет поклоняться образу зверя вместо Творца, принцип остается неизменным — мы должны служить Богу, а не идолам.

| Какому повелению следуют люди, верные Богу? (См. Откр. 14:7.) |
|---------------------------------------------------------------|
|                                                               |
| Как нам подготовиться к возможным испытаниям на верность в по |
| следнее время? Предложите, пожалуйста, конкретные шаги, кото  |
| рые мы можем предпринять.                                     |
|                                                               |
|                                                               |
|                                                               |

Поклонение не всегда связано с совершением поклонов и воскурением благовоний, хотя эти действия могут присутствовать. Мы поклоняемся тому, чему в итоге посвящаем свою жизнь. Когда вы задумываетесь о том, кто такой Бог — наш Создатель, и особенно после того, что Он сделал для нас в Иисусе, нашем Искупителе, вы понимаете, что именно Ему одному следует поклоняться. Все остальное можно считать идолопоклонством. Возможно, это поможет нам понять суровые слова Иисуса: «Кто не со Мною, тот против Меня; и кто не собирает со Мною, тот расточает» (Мф. 12:30). События конца света станут ярким подтверждением этой истины.

среда, 18 июня

## Гонения на раннюю церковь

Не только Ветхий Завет открывает нам завесу над событиями последнего времени, но и Новый Завет. Жизнь христиан в І веке была полна испытаний. Сначала их ненавидели многие из их же собратьев по вере, которые видели в них угрозу вере Моисея. Они также столкнулись с гневом языческой Римской империи. «Силы земли и ада объединились против Христа в лице Его последователей. Язычники предвидели, что если Евангелие победит, то идольские храмы и жертвенники будут уничтожены, поэтому они сплотили свои ряды

и объявили христианам войну. Огонь преследования разгорелся» (Уайт Э. Великая борьба. С. 39).

В книге Деяний есть история, которая убедительно показывает, чего может ожидать народ Божий по мере приближения к сценарию, описанному в Откр. 13.

| прочитаите деян. 8:1 и 12:1, 2.1 ливают свет на события послед | какие злементы этои истории пр<br><sub>(</sub> него времени? |
|----------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------|
|                                                                |                                                              |
|                                                                |                                                              |

Иакова обезглавили, Петр должен был быть следующим, потому что христиан приговаривали к смертной казни. Возможно, самым удивительным в этой истории является то, что Петр спал в ту ночь, которая должна была стать самой страшной в его жизни, — спал так крепко, что ангелу пришлось его разбудить.

Петр, конечно же, был чудесным образом освобожден и пришел к собратьям, которым было трудно поверить, что он действительно свободен, хотя они и молились об этом. Библия говорит, что они были поражены его появлением. В этом урок для нас. Как часто мы молимся и едва осмеливаемся верить, что Бог нам действительно ответит.

Некоторые верующие избежали смерти, другие были казнены. По мере приближения к концу времен произойдет то же самое. Даже Петр, хотя и был избавлен от смерти, в конце концов умер за свою веру. Об этом Иисус однажды ему сказал: «Истинно, истинно говорю тебе: когда ты был молод, то препоясывался сам и ходил, куда хотел; а когда состаришься, то прострешь руки твои, и другой препояшет тебя и поведет, куда не хочешь. Сказал же это, давая разуметь, какою смертью Петр прославит Бога. И, сказав сие, говорит ему: иди за Мною» (Ин. 21:18, 19).

Обратите внимание, что Иисус, рассказав Петру, как он умрет, тем не менее продолжает говорить ему: «Иди за Мною». Почему даже угроза смерти не должна удерживать нас от следования за Господом?

## Начертание зверя

Поскольку годы идут, а, например, такое событие, как указ о смерти тех, кто не имеет начертания зверя, еще не произошло, некоторые выражают сомнения, даже скептицизм относительно адвентистской интерпретации заключительных событий, в том числе относительно того, что суббота и воскресенье могут играть центральную роль в конце времен.

В книге Откровение ясно сказано: мы поклоняемся либо Творцу, либо зверю и его образу. И поскольку седьмой день, суббота, является знамением, восходящим к самому Едему (см. Быт. 2:1–3), свидетельствующим о Боге как Творце, неудивительно, что именно суббота занимает центральное место в вопросе о поклонении Творцу. Кроме того, неслучайно, что власть зверя — это та же самая власть, которая изменила заповедь о покое в субботу на отдых в воскресенье, что не имеет никакого библейского основания. Исходя из этого, идея о том, что суббота и воскресенье связаны с вопросом поклонения — либо Творцу (см. Откр. 14:6, 7), либо зверю, — имеет смысл.

| Прочитайте Дан. 7:25. Почему сатана пытается всеми силами до- |
|---------------------------------------------------------------|
| биться того, чтобы люди забыли библейскую субботу или заме-   |
| нили ее на другой день?                                       |
|                                                               |

В Новом Завете мы видим предвестие противопоставления субботы человеческим заповедям. Например, как отнеслись религиозные вожди в Мф. 12 к тому, что Иисус исцелил в субботу человека с иссохшей рукой (Мф. 12:9–13)? «Фарисеи же, выйдя, имели совещание против Него, как бы погубить Его» (Мф. 12:14). Убить из-за «нарушения» субботы? В Ин. 5:1–16 говорится, что после еще одного исцеления в субботу Иудеи

«стали... гнать Иисуса и искали убить Его за то, что Он делал такие дела в субботу» (Ин. 5:16).

Смерть из-за противостояния человеческой традиции (Библия не запрещает исцелять в субботу, и она не говорит об изменении дня поклонения с субботы на воскресенье) и истинного соблюдения субботнего дня? Хотя контекст событий из жизни Иисуса и событий последнего времени разный, но идея одна: человеческие законы против Божьего закона, при этом в обоих случаях события связаны с субботой.

Умереть из-за нарушения всего одной заповеди? Как человек может логически объяснить свое нежелание идти на это?

пятница, 20 июня

## Для дальнейшего исследования

Прочитайте в книге Эллен Уайт «Великая борьба» главу «Избавление народа Божьего» (С. 635–652).

«Во все века Бог действовал через святых ангелов для защиты и избавления Своего народа. Небесные существа принимали самое активное участие в жизни людей. Они появлялись, облеченные в сверкающие, как молния, одежды; они приходили и в обличье обычных путников. Они являлись мужам Божьим и в виде людей. Они отдыхали в полдень под тенистыми деревьями, словно утомившись в пути. Они пользовались гостеприимством людей. Они указывали дорогу странникам, застигнутым ночью в дороге. Своими руками они зажигали огонь жертвенника. Они открывали двери темницы и выводили на свободу слуг Божьих. Облеченные в небесные одеяния, они сошли, чтобы отвалить камень от гроба Спасителя.

В образе людей ангелы часто присутствуют на собраниях праведных, посещают также собрания нечестивых, как некогда они пришли в Содом, чтобы записать дела жителей Содома и решить, не преступили ли те границы терпения Божьего. Господь любит миловать,

# 12

и ради немногих искренне преданных Ему Он надолго откладывает кару и продлевает спокойствие множества людей. Те, кто восстает против Бога, едва ли сознают, что своей жизнью они обязаны немногим верным Его детям, которых они любят высмеивать и притеснять» (Уайт Э. Великая борьба. С. 631, 632).

## Вопросы для обсуждения:

- 1. Прочитайте 2 Тим. 1:7. Обсудите то, что в этом пророчестве беспокоит вас больше всего. Как нам преодолеть страх и найти Божью весть надежды, даже когда в пророчествах говорится о преследованиях за нашу веру?
- 2. Хотя сейчас трудно представить, как вопрос о субботе и воскресенье может стать решающим в событиях последнего времени, стоит отметить, как быстро может измениться мир. Чему эта истина должна научить нас? (Например, тому, что не следует основывать свою веру на текущих событиях, которые могут измениться в одно мгновение, а только на том, что открыто нам в Слове Божьем.)
- 3. Все империи возникали и исчезали в точности так, как предсказано в Дан. 2 (см. также Дан. 7). Сегодня, когда мы оглядываемся на историю, становится ясно, что события развивались в соответствии с пророчествами Даниила. Мы знаем, что в будущем нас ожидает еще одно Царство. Что это за Царство и почему мы можем быть уверены, что оно действительно наступит?

**Основной стих:** 2 Тим. 1:7.

**Для исследования:** Дан. 2:31–45; Откр. 13:11–17.

#### **ЧАСТЬ І. ОБЗОР**

В последних двух уроках мы изучали библейские истории и псалмы, содержащие аллюзии на будущие пророчества. Однако эти взгляды в будущее были всего лишь косвенными прозрениями, которые подготовили нас к восприятию и пониманию вести пророчества. В этом уроке мы обратим внимание на пророчества, которые явно относятся к последнему времени. Важно помнить, что Библия — это не просто сборник красивых историй, написанных для нашего развлечения. Она также не просто сборник духовных и нравственных наставлений. Уникальность Библии заключается в ее вдохновляющей вести о надежде — Бог спасет мир в конце времен.

Весть надежды, конечно же, присутствует в разных формах во всем Священном Писании. Но особенно много внимания уделяется этому в двух апокалиптических книгах — Даниила и Откровение, которые посвящены окончательной судьбе мира. Эти две книги тесно связаны между собой, поэтому мы будем рассматривать их в контексте друг друга. На этом уроке мы сначала обсудим общую линию пророческих событий, описанных в пророчестве Даниила об истукане (Дан. 2:31–45). Затем мы рассмотрим последние дни истории человечества. Мы увидим, как пророчество Даниила раскроет силу зла и обличит его позицию, и она уже проявлялась в правлении вавилонских царей (Дан. 3). Затем пророчество достигнет своего исполнения в небольшом роге из глав 7 и 8 и в звере из Откр. 13 и 14.

## ЧАСТЬ II. КОММЕНТАРИЙ

**ОБРАЗ МЫСЛЕЙ ВАВИЛОНА.** Книга Даниила начинается с аллюзии на историю Вавилонской башни. Когда пророк сообщает о том, что Навуходоносор пришел воевать

против Иерусалима, он упоминает редкое и древнее слово *шинар*, то самое название, которое относилось к месту, где строители Вавилона построили свою башню (Быт. 11:2). Эта конкретная ссылка раскрывает с самого начала книги намерение автора связать перенос Навуходоносором храмовой утвари Иерусалимского храма к себе, в Вавилон (*шинар*), со строителями Вавилонской башни.

В Дан. 2 тому же царю снится сон, который его беспокоит. Даниил, которого призвали истолковать этот сон, поясняет царю, что Бог небесный послал этот сон, чтобы открыть ему разумение и помочь осознать «помышления сердца» (Дан. 2:30). У Навуходоносора действительно были те же мысли, что и у строителей Вавилонской башни. Когда он принес храмовые сосуды в свой собственный храм, он фактически показал намерение занять место Бога. Таким образом, с самого начала Даниил дает ключ к пониманию этого сна. Этот сон в первую очередь касается «вавилонского» образа мыслей царя. Позже, в главе 3, поведение Навуходоносора подтвердит это утверждение (см. ниже). На самом деле, это обличение составляет главную нить, которая пронизывает все пророчество о земных царствах.

В первых строках своей речи Даниил указывает на гордость Навуходоносора и захват им власти: с одной стороны, Даниил называет царя его обычным титулом, «царь царей», что придавало ему божественный статус, как если бы он был тем, кто правит другими царями. С другой стороны, Даниил ясно указывает на «Бога небесного» как единственного, кому царь обязан своей властью (Дан. 2:37). Даниил описывает царя так, будто тот является самим Творцом, что, вероятно, соответствует представлениям Навуходоносора. Но в то же время Даниил напоминает царю, что именно Бог небесный подарил ему все, что он имеет (Дан. 2:38).

Затем Даниил объявляет, что последующие мировые царства будут уступать царству Навуходоносора, подразумевая, опять же, что они такие же человеческие и преходящие, как он и его царство. Примечательно, что конец

царств характерен для того же образа мыслей, который был свойственен Вавилону: властелины царств попытаются объединить свои царства и укрепить свою власть точно так же, как это сделали строители Вавилонской башни (Быт. 11:4).

Примечательно, что основные характеристики этого усилия по смешиванию обозначены как «глина горшечная». Эта глина представляет собой одну из эсхатологических сил, которая появилась сразу после падения языческого Рима (Дан. 2:41) и продолжалась до конца времен, как подразумевается во фразе, которая говорит о появлении Царства Божьего: «И во дни тех царств Бог небесный воздвигнет царство, которое вовеки не разрушится» (Дан. 2:44).

То, что у этой эсхатологической силы было такое же стремление занять место Бога, как и у вавилонян, уже подразумевается горшечной глиной, что часто ассоциируется в Библии с символом человеческого (Ис. 29:16; Иер. 18:2; Рим. 9:20, 21 и т. д.). В то время как другие материалы представляют человеческую политическую силу, глина представляет иную духовную силу, которая претендует на божественность. Интересно отметить, что последняя сцена видения, кульминацией которой является уничтожение всех царств, заканчивается тем, что глина находится в центре перечисления всех материалов: «железа, меди, глины, серебра и золота» (Дан. 2:45). Находящаяся в таком положении, будучи на вершине всех остальных материалов, «глина», кажется, воплощает в себе квинтэссенцию всего, к чему стремились эти мирские царства, — желание присвоить Божественные права Бога.

**ЗАХВАТЫВАЮЩАЯ ВЛАСТЬ.** В Дан. З Навуходоносор немедленно (по иронии судьбы) опровергает суд, который только что понял из своего сна. Он действительно будет прилагать массу усилий, чтобы занять место Бога небесного. Сон ясно указывает на то, что «Бог небесный воздвигнем царство, которое вовеки не разрушится» (Дан. 2:44; курсив автора); в противовес воле Бога Навуходоносор пытается

«поставить» истукана из золота, который будет представлять его самого, «золотую голову» (Дан. 2:38). Навуходоносор не довольствуется тем, чтобы быть золотой головой, как указывал сон; теперь он выставляет себя вечным царем, чья империя будет вечной, на что указывает возведение им истукана из чистого золота. По сути, Навуходоносор «поставил» своего истукана, чтобы заменить вечное Царство Божье. Обратите внимание на использование глагола «поставить» (в русских переводах глаголы разные. — Прим. пер.). История не заканчивается этим захватом власти Навуходоносором.

Следующим шагом Навуходоносора стало жестокое преследование всех тех, кто не поклонится его истукану. История сообщает нам, что три иудея отказались поклониться истукану; и в результате им грозит смерть, а именно они должны быть «брошены в печь, раскаленную огнем» (Дан. 3:6). Для того чтобы убедить иудеев поклониться, применялись различные стратегии. Явно была угроза смерти — у ног истукана была поставлена печь. Административная власть использовалась на всех уровнях для контроля над всем населением. Также были задействованы средства массовой информации, чтобы охватить людей во всех уголках империи. Кроме того, использовались сила музыки и искусства, чтобы повлиять на эмоции и подчинить их.

Однако, согласно отчету об их протесте, эти три иудея не изменили своего убеждения оставаться верными Богу. Таким образом, были четко обозначены два лагеря поклоняющихся: вавилонский лагерь и лагерь трех иудеев. В вавилонском лагере царит шум. Там «громко воскликнули» (Дан. 3:4). В стане Божьем царит молчание: «нет нужды нам отвечать» (Дан. 3:16). Вавилонский лагерь могуществен: он состоит из «сатрапов», «наместников» и т.д. (Дан. 3:2). Стан Божий скромен и незначителен; о них сказано: «есть мужи Иудейские» (Дан. 3:12). Вавилонский лагерь многочислен: он состоит из «всех народов» (Дан. 3:7). Стан Божий — это всего лишь «три мужа» (Дан. 3:23). Вавилонский лагерь направлен

на настоящее: «когда все народы услышали... то пали все народы... и поклонились» (Дан. 3:7). Лагерь Божий направлен на будущее: «Бог... силен спасти нас» (Дан. 3:17). Представители вавилонского лагеря придерживаются закона и повинуются из страха и личных интересов. Мужи из стана Божьего служат Богу по благодати, даже если Он решит не избавлять их (Дан. 3:18).

**НЕБОЛЬШОЙ РОГ И ЗВЕРЬ.** Образ мыслей Вавилона, характерный для власти, представленной глиной горшечной, снова проявляется в небольшом роге из Дан. 7 и 8. Однако на этот раз характер захвата и преследования более яркий и явный. Так же, как глина утверждала свою божественность, небольшой рог утверждает, что он божественен, и его высокомерие и посягательство являются еще более выраженными (Дан. 7:25), и та же связь существует между посягательством на власть и преследованиями (Дан. 8:24, 25).

В книге Откровение повторяется тот же апокалиптический сценарий, но с другими символами. Сразу после упоминания тех же четырех животных, которых мы впервые увидели в Дан. 7, в апокалиптическом откровении упоминается посягающая на власть сила, которая обозначена зверем. Подобно небольшому рогу из Дан. 7 и 8, этот зверь называет себя божественным (Откр. 13:4) и преследует народ Божий (Откр. 13:5, 7). Этот краткий обзор пророчества нужен нам для понимания пророческого слова предостережения и ободрения Божьего народа (2 Тим. 1:7).

#### **ЧАСТЬ III. ПРАКТИЧЕСКОЕ ПРИМЕНЕНИЕ**

1. В то время как небольшой рог и зверь представляют собой конкретную историческую организацию (Римско-католическую церковь), как нам следует относиться к такому отождествлению? Как нам следует относиться к католикам? Дайте определение образа мыслей Вавилона в истории (в католической церкви, но также и в тоталитарных режимах, например, таком как нацистский режим). Подумайте над тем, как

# 12

Вавилон может проявиться в вашей церкви и в вашем собственном характере; в ваших отношениях с другими людьми; в контексте вашей семьи или вашей работы; а также в том, как вы относитесь к своим сотрудникам, вашему супругу и вашим детям. Как нам перейти от образа мыслей Вавилона к библейскому мышлению?

2. Сравните вавилонский лагерь и лагерь трех иудеев. Рассмотрите это сравнение и извлеките практические уроки. Как это влияет на вашу церковную жизнь? Чему мы можем научиться из этих примеров в отношении наших богослужений? Какую роль играет то, как звучит музыка или как мы проповедуем, в том, как мы поклоняемся Творцу? Какой урок вы извлекаете из наблюдения, что лагерь Бога всегда является меньшинством? Как вы применяете эту истину к утверждению «так верит большинство» в отношении богословской истины? Обсудите в вашей группе необходимость быть направленным на будущее, а не на настоящее. Как мышление, направленное на будущее и на настоящее, влияет на ваш выбор в этических вопросах и вопросах брака? Перспектива, направленная на будущее, обязывает нас учитывать последствия наших действий. Мышление, направленное на настоящее, которое требует немедленного вознаграждения, в конечном счете оказывается поверхностным, эгоистичным, материалистичным и даже опасным для нас и других. Обсудите предложенные вопросы.

# УРОК 13 21-27 июня

# Образы последних дней земли

#### Библейские стихи для исследования:

2 Пар. 36:22, 23; Дан. 5:1–31; Ион. 1:9; 3:5–10; Мф. 12:38–41; Откр. 16:12–19; 18:4.

#### Памятный стих:

«И он сказал им: я Еврей, чту Господа Бога небес, сотворившего море и сушу» (Ион. 1:9).

На этой неделе мы завершаем обзор библейских повествований, которые помогают нам лучше понимать пророчества о событиях последнего времени. Мы обратимся к следующим историям: миссия Ионы в Ниневии, падение Вавилона и возвышение Кира, персидского царя, который освободил народ Божий и позволил ему вернуться в Землю обетованную.

Как и другие повествования, они имели глубокий смысл для каждого поколения. Однако они особенно важны для тех, кто живет в последнее время. В этих исторических повествованиях содержится множество деталей, которые помогут нам лучше понять то, что мы называем «истиной для настоящего времени».

Однако мы должны быть осторожны в том, чтобы не пытаться разбирать каждую деталь повествования, что, скорее всего, приведет к нелепому толкованию. Как и в притчах Иисуса, мы должны сосредоточиться на основных идеях и принципах. Мы не должны пытаться объяснить каждое слово в надежде найти в нем некую скрытую истину. Вместо этого мы должны искать общие идеи и принципы, и уже их сопоставлять с событиями последнего времени.

воскресенье. 22 июня

## Сопротивляющийся пророк

История Ионы, описанная всего в четырех главах, хоть и коротка, но имеет огромное значение. Многие видят в этом сопротивляющемся пророке отражение самих себя. Эта история также содержит глубокий подтекст, имеющий отношение к будущим событиям.

Прочитайте Мф. 12:38-41. Что из истории Ионы упоминает Иисус, обращаясь к книжникам и фарисеям? Почему, по словам Иисуса,

| ниневитяне осудят «род сеи»?                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| Иисус заявил, что Он больше Ионы. Он знал, что Его, пришедшего в мир, ждет крест, и все же Он пришел, чтобы «взыскать и спасти погибшее» (Лк. 19:10). Иона провел три дня во чреве огромной рыбы из-за своих грехов; Иисус провел три дня во гробе из-за наших грехов. Вот что потребовалось, чтобы спасти заблудших. Мы знаем Иону как пророка, не желавшего идти в Ниневию. С человеческой точки зрения его легко понять, ведь ассирийцы были жестоким народом. Кому понравится проповедовать покаяние во вражеской столице? |
| Как сам Иона представил себя и свою веру (Ион. 1:9)?                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| Как бы вы описали свою веру?                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |

В этой истории есть важный момент, который, возможно, указывает на движение Остатка последнего времени: когда Иону спрашивают, кто он, он отвечает: «Я Еврей, чту Господа Бога небес, сотворившего море и сушу». Это заявление звучит очень похоже на весть первого ангела (Ин. 1:9; Откр. 14:7). В самом деле, его указание на Господа как на «сотворившего море и сушу», конечно же, описывает Его как Творца. Этот факт — основа того, почему мы должны Ему поклоняться, а поклонение занимает центральное место в событиях последнего времени.

В то же время нас также обвиняют в проповедовании потенциально непопулярной вести о духовном Вавилоне. Сказать «выйди от нее, народ Мой» (Откр. 18:4) — это значит сказать миру, что он должен покаяться. Призыв к покаянию почти всегда вызывает отторжение у большинства людей, даже когда звучит по-доброму. Кто из нас, благовествуя, не получал отрицательных или даже враждебных откликов? Такое восприятие почти всегда сопровождает наше свидетельство о Христе.

Вы в чем-то похожи на Иону? Как изменить свое отношение к неверующим людям и благовестию им?

понедельник, 23 июня

# Труд покаяния

У Ионы была очень понятная весть для жителей Ниневии: «И начал Иона ходить по городу, сколько можно пройти в один день, и проповедовал, говоря: еще сорок дней — и Ниневия будет разрушена!» (Ион. 3:4). По его словам, город обречен, ведь об этом сказал пророк Господень. Но что же произошло?

| не исполнилос | пророчество о | разрушении город | d |
|---------------|---------------|------------------|---|
|               | <br>          |                  | - |
|               | <br>          |                  | _ |

# 13

Весь город покаялся, и это отвратило предсказанную погибель, по крайней мере, на время: «Они были помилованы, а Бог Израилев и Его закон возвеличены и прославлены во всем языческом мире. Но много лет спустя Ниневия стала добычей окружающих народов, потому что забыла Бога и возгордилась» (Уайт Э. Пророки и цари. С. 271).

| В чем весть Ионы схожа с нашей вестью миру (2 Петр. 3:10)?  |  |  |  |  |  |
|-------------------------------------------------------------|--|--|--|--|--|
|                                                             |  |  |  |  |  |
|                                                             |  |  |  |  |  |
| Какой выход мы можем предложить людям, которые примут весть |  |  |  |  |  |
| предостережения (см. Деян. 2:38)?                           |  |  |  |  |  |
|                                                             |  |  |  |  |  |
|                                                             |  |  |  |  |  |
|                                                             |  |  |  |  |  |

Ожидать ли нам подобного отклика в последнее время, когда падшему миру будет проповедана Трехангельская весть? И да, и нет. То есть по всему миру найдется немало людей, которые прислушаются к призыву: «Выйди от нее, народ Мой, чтобы не участвовать вам в грехах ее и не подвергнуться язвам ее» (Откр. 18:4). Во всем мире люди примут весть, бросая вызов зверю, и станут «соблюдающими заповеди Божии и веру в Иисуса» (Откр. 14:12). Этих людей, как и жителей Ниневии, не постигнут суды, которые падут на заблудших.

Пророчество о разрушении Ниневии условное: она должна была быть разрушена, если бы ее жители не отвратились от зла (см. Иер. 18:7–10). При этом в Библии есть и безусловные пророчества: они будут исполнены независимо от отклика человека. Мессианские пророчества о Первом и Втором пришествии Христа, начертании зверя, излитии язв, гонениях в последнее время исполнятся независимо от выбора людей. Но их выбор определит, на какой они стороне, когда развернутся заключительные события, предсказанные пророками.

Какие решения, которые вы принимаете сейчас, могут подсказать, как вы поступите, когда окажетесь перед выбором — поклониться Богу или образу зверя?

вторник. 24 июня

## Пир Валтасара

После того как в 612 году до Р.Х. Ниневия была захвачена объединенными силами мидян и вавилонян, возглавляемых отцом Навуходоносора, Вавилон испытал невиданное возрождение. Подобного не происходило со времен Хаммурапи, их великого законодателя. Под руководством Навуходоносора, который больше не сталкивался с ассирийскими набегами, богатство и влияние Вавилона возросли до такой степени, что соседние народы были вынуждены с неохотой признать его господство. Он стал царем среди народов, и те, кто желал процветания, выражали свою преданность ему.

Между тем, насколько мы можем судить, Навуходоносор умер с верой в то, что Бог Даниила действительно является законным Правителем всех народов (Дан. 4:34–37). В следующей главе, которую рассказывает Даниил, речь пойдет о преемнике Навуходоносора, его наместнике Валтасаре.

| Прочитайте Дан. 5:1-31. Какие преступления Валтасар совер перед Богом (ст. 1-5)? | ІШИЛ |
|----------------------------------------------------------------------------------|------|
|                                                                                  |      |
| В каких грехах Бог через Даниила обвинил царя (5:22, 23)?                        |      |
| Валтасар:                                                                        |      |
| не                                                                               |      |
| НО                                                                               |      |
| и сосуды                                                                         |      |
| и ты славил                                                                      |      |
| а Бога                                                                           |      |

# 13

Возможно, наиболее печальная и трагическая часть этой истории описана в Дан. 5:22. После того как Даниил рассказал царю о падении и последующем исцелении Навуходоносора, он произнес: «И ты, сын его Валтасар, не смирил сердца твоего, хотя знал все это». Это означает, что, хотя у Валтасара была возможность узнать истину и, возможно, он даже был свидетелем событий, которые произошли с Навуходоносором, он предпочел пренебречь ими и следовать по тому же пути, который принес столько бед его предшественнику.

Как и Навуходоносор, воздвигнувший золотого истукана, Валтасар открыто бросил вызов предсказанию Бога Даниила. Возможно, он хотел показать, что вавилоняне выше Бога, Который предсказал их гибель, ведь они победили иудеев и теперь владеют их богослужебными сосудами. Это было полное неповиновение, хотя у Валтасара было более чем достаточно свидетельств и доказательств, чтобы понять это. Его проблема была в гордом и непокорном сердце, а не в отсутствии понимания. В последние дни, когда в мире наступит последний кризис, людям также будет предоставлена возможность узнать правду. Их выбор, как и в случае с Валтасаром, будет зависеть не от отсутствия знания, а от состояния сердца.

среда, 25 июня

## Осушение Евфрата

Одним из преимуществ Вавилона было то, что река Евфрат протекала под его стенами, обеспечивая город неограниченным запасом воды. Это было и его слабой стороной. Нитокрис, древняя царица Вавилона, проводила земляные работы вдоль реки, чтобы превратить ее в удобный путь к городу. В процессе она отвела реку в болото, чтобы облегчить труд рабочих. Кир понял, что может повторить этот прием, осушив Евфрат настолько, чтобы его войска могли беспрепятственно пройти под стенами. Оказавшись внутри городских

стен, он обнаружил, что оборонительные стены, которые шли у русла реки через город, не охраняются, и город пал за одну ночь. Древнегреческий историк Геродот рассказывает нам, что «горожане, жившие в центре, не знали, что враги уже заняли окраины. В это время они по случаю праздника плясали и веселились» (Геродот. История. Книга I). Могут ли быть сомнения в том, что это тот же самый пир, который показан в Дан. 5?

| ходит | е между | и из Оті | кровения | -19. Какие<br>1 и исторі | • |  |
|-------|---------|----------|----------|--------------------------|---|--|
|       |         |          |          |                          |   |  |
|       |         |          |          |                          |   |  |
|       |         |          |          |                          |   |  |

Объясняя, как распознать знамения времени, Иисус предупредил Своих учеников: «Итак, бодрствуйте, потому что не знаете, в который час Господь ваш приидет. Но это вы знаете, что, если бы ведал хозяин дома, в какую стражу придет вор, то бодрствовал бы и не дал бы подкопать дома своего» (Мф. 24:42, 43). Подобно тому, как внезапное падение Вавилона застало врасплох жителей древнего города, так и внезапное явление Христа может стать неожиданностью для современного мира. Однако это не должно стать неожиданностью для нас, поскольку мы имеем множество свидетельств, подтверждающих скорое возвращение Иисуса, о которых говорят пророчества.

Мир будет застигнут врасплох не по неведению, а из-за неверия в то, что предсказал Бог.

Прочитайте Откр. 16:15. Какую евангельскую весть можно найти даже среди этих страшных предупреждений о конце света? Что значит «ходить нагим»?

## Помазанник Кир

Когда Кир завоевал Вавилон, для народа Божьего закончились годы пленения. Персы разрешили евреям вернуться в Землю обетованную и восстановить храм. Под властью Кира Персидская империя достигла своего расцвета. Том Холланд, историк, называет ее «крупнейшим объединением территорий, которое когда-либо видел мир» (Доминион. С. 25). По обычаю персов, Кира даже называли «Великим царем» или «Царем царей».

История Кира предвещает то, что произойдет, когда Христос вернется за Своей церковью: Он — царь с востока (сравните с Мф. 24:27), ведущий войну против Вавилона и освобождающий Его народ, чтобы он в конце концов мог спастись из Вавилона и вернуться в Землю обетованную (см. Откр. 19:11–16.) Вот почему Бог называет Кира «помазанником Своим» (Ис. 45:1); этот знаменитый перс не только освободил Божий народ, но и его поход против Вавилона стал прообразом Второго пришествия Христа.

| Прочитайте 2 Пар. 36:22, 23. Какую особую роль для народа Божьего исполнил царь Кир? |  |
|--------------------------------------------------------------------------------------|--|
|                                                                                      |  |
|                                                                                      |  |
|                                                                                      |  |

В наши дни порядок книг Ветхого Завета изменен. Если сегодня он заканчивается на книге пророка Малахии, то изначально Писание евреев заканчивалось словами Кира (2 Пар. 36:22, 23). Следующей книгой в каноне Писания будет Евангелие от Матфея, начинающееся с рождения Христа, прообразом которого был Кир. Иисус сделает нас свободными и вернет Царство Небесное, как Кир освободил и вернул израильтян в Землю обетованную.

Кир, конечно, не был *совершенным* прообразом Христа; ни один *прообраз* не соответствует в совершенстве *образу*. Тем не менее, в целом он представляет прообраз Спасителя.

Удивительно, что Бог избрал языческого царя для осуществления Своего замысла. Как же нам понять истинный смысл происходящего— что именно таким образом Господь собирается осуществить Свою волю? Ответь на вопрос в контексте последнего времени.

**пятница**, **27** июня

## Для дальнейшего исследования

Прочитайте в книге Эллен Уайт «Пророки и цари» главу «Невидимый страж» (С. 535–538).

«Каждому народу, вышедшему на мировую арену, было позволено занять свое место на земле и выполнять намерения святого Стража. Пророчество предрекло возникновение и развитие великих мировых держав: Вавилона, Мидо-Персии, Греции и Рима. В этих государствах, а также в государствах более слабых история повторялась. Каждой из этих держав отведен свой период для испытания; каждая из них пережила падение и угасание своей славы и мощи. Несмотря на то, что народы отвергли Божьи принципы и тем самым погубили себя, всеобъемлющий Божественный план с очевидностью осуществлялся в течение всех столетий» (Пророки и цари. С. 535).

В Иер. 18 Иеремия наблюдает за горшечником, делающим свою работу: лепящим и придающим форму всему, над чем он работает. Именно этот образ, образ горшечника, лепящего из глины, Бог использует для объяснения принципа условности в библейском пророчестве. И просто чтобы убедиться, что мы понимаем, Господь говорит через Иеремию следующее: «Иногда Я скажу о каком-либо народе и царстве, что искореню, сокрушу и погублю его; но если народ этот, на который

# 13

Я это изрек, обратится от своих злых дел, Я отлагаю то зло, которое помыслил сделать ему. А иногда скажу о каком-либо народе и царстве, что устрою и утвержу его; но если он будет делать злое пред очами Моими и не слушаться гласа Моего, Я отменю то добро, которым хотел облагодетельствовать его» (Иер. 18:7–10).

## Вопросы для обсуждения:

- 1. Подумайте над словами Иисуса о том, что в день суда Ниневии будет легче, чем народу Божьему, который уклонился от истины (см. Мф. 12:39–42) Какой урок может извлечь Божья Церковь из этого предостережения?
- 2. Обратите внимание на утверждение Эллен Уайт о том, что в каждой последующей империи «история повторялась» (Пророки и цари. С. 535). Как вы думаете, что объединяет истории всех империй, упомянутых в пророчестве? Как они следовали по одному и тому же предначертанному пути? И как наш современный мир связан с ними?
- 3. Задумайтесь, почему человек не приходит к вере. Возможно, дело не в том, что он не может понять истину, а в том, что его намерения неискренни. Как это осознание может повлиять на то, как вы будете свидетельствовать перед другими людьми?

**Основной стих:** Ион. 1:9.

**Для исследования:** Мф. 12:38–42; Ин. 3:5–10; Откр. 18:4;

Дан. 5:1-31.

#### **ЧАСТЬ І. ОБЗОР**

Поскольку Библия, по сути, повествует о Царстве Божьем, ее главная весть направлена на конец этого мира и установление этого Царства. Об этом эсхатологическом прозрении свидетельствуют библейские апокалиптические пророчества, которые ясно и недвусмысленно показывают сценарий наступления последнего времени. Это откровение также содержится в других местах Священного Писания в виде конкретных событий суда и спасения, которые произойдут в конце времени.

Для этого урока мы выбрали три события, которые имеют одну общую черту: все они происходят в конце истории древнего Израиля и касаются язычников, «народов» (ср. с Быт. 12:3; 22:18). Первое событие драматично — это суд и покаяние всего народа Ниневии после благовестия пророка Ионы. Второе событие трагично — суд над Валтасаром, который не покаялся, что привело к потере его царства. И третье событие славно — это спасение народа Божьего благодаря персидскому царю Киру. Удивительно то, что в конце времени произойдет спасение народов, которые в конечном счете присоединятся к народу Божьему. Тем не менее это свидетельствует о вселенском характере эсхатологического ожидания, как предсказывал Павел: «пока войдет полное число язычников; и так весь Израиль спасется» (Рим. 11:25, 26).

#### ЧАСТЬ II. КОММЕНТАРИЙ

**СУД НАД НИНЕВИЕЙ**. Пророк Иона, который был израильским миссионером для жителей Ниневии, рассказывает нам историю своего успеха и неудачи. Бог призвал его покинуть Гафхефер (4 Цар. 14:25), небольшой город в северной части древнего Израиля, во времена Иеровоама II,

в VIII до нашей эры (785 г. до н.э.). В книге Царств это время описывается как тяжелое для Израиля чья неверность вызвала гнев Божий (4 Цар. 13:3). Однако «не восхотел Господь искоренить имя Израильтян из поднебесной» (4 Цар. 14:27). Вместо этого Бог «спас их» от врага (4 Цар. 14:27).

И вот, когда Израиль был неверен, Бог призвал Иону отправиться в Ниневию, чтобы проповедовать ее жителям и призывать их к покаянию. Иона рассказывает нам, что весь город действительно покаялся, к его глубокому разочарованию. Иона был так расстроен Божьим призывом к миссии, что отказался повиноваться. Вместо того чтобы отправиться на север, в Ниневию, как велел Бог, Иона решил пойти на юг, в Иоппию (Яффу), а затем отправился в Фарсис (в Испанию, на край обитаемого мира).

Книга Ионы рассказывает нам, как пророк оказался во чреве большой рыбы, которая извергла его на сушу (Ион. 2:10). Иону помнят как пророка, которого проглотила большая рыба, потому что он отказался пойти и предупредить город Ниневию о Божьем суде. По иронии судьбы, клинописный язык жителей Ниневии сохранил память об этом чуде — название Ниневии на клинописи означает «большая рыба в городе». Как будто само название города предполагает, на что готов пойти Бог, разочарованный Своим собственным народом, чтобы спасти языческий народ, который будет более отзывчив к Его милости.

Интересно отметить, что спустя 150 лет (630 г. до н. э.) тот же город Ниневию посетил пророк Наум, который тогда передал весть о гибели его жителей из-за их нечестия. Эти события прекрасно показывают то, как Бог обращается со Своим народом и с языческими народами. В них мы ясно видим, как Бог распространяет благодать на грешников и как Он продолжает наказывать их за грехи, которые они не оставили.

**СУД НАД ВАЛТАСАРОМ**. История суда над вавилонским царем Валтасаром следует за историей суда над Навухо-

доносором и его покаяния, как будто автор намеревался подчеркнуть контраст между двумя вавилонскими царями. Хотя оба царя горды и грешат против Бога, им выносится разный приговор. Навуходоносор прощен, и глава, в которой рассказывается о его переживаниях, заканчивается песней, восхваляющей Бога, способного смирить гордых (Дан. 4:34). С другой стороны, Валтасар, знавший об опыте своего отца (Дан. 5:22), отказывается каяться. Напротив, он намеренно повторяет действия Навуходоносора по захвату власти (см. уроки 5 и 12) и заходит в своем беззаконии даже дальше, чем его отец. В то время как намерение Навуходоносора состояло только в том, чтобы перенести сосуды из Иерусалимского храма в свой собственный храм, Валтасар пьет и напивается из этих сосудов. Навуходоносор ограничился тем, что отказался от других металлов в истукане (см. Дан. 3) и сохранил только золото, которое образно представляет его самого. В конце концов, он осознает свою глупость и возносит хвалу Богу небесному, Который живет вечно (Дан. 4:31).

Валтасар, с другой стороны, восхваляет всех богов, представленных этими металлами (Дан. 5:4). Валтасар намеренно оскорбляет Бога. Именно в тот момент, когда он восхваляет идолов, на стене появляется рука и пишет Божий приговор против него.

Даже соответствующая развязка сюжетной линии каждого царя подчеркивает контраст между ними. Навуходоносор, который был вынужден ходить на четвереньках, как животное, в результате Божественного суда над его гордыней, вновь обретает способность ходить на двух ногах. Тогда к нему вернулись его «сановитость и прежний вид» (Дан. 4:33). Валтасар, который сидел на престоле и был так уверен в себе, теперь не может встать и не контролирует себя, его колени бьются друг о друга: «сильно закричал царь» (Дан. 5:7). Царь призывает на помощь своих мудрецов, потому что не может прочесть надпись, начертанную на стене таинственной рукой. Даже его мудрецы не в состоянии понять ее.

## 13

Затем приходит мать-царица, жена Навуходоносора, и свидетельствует о способностях Даниила, тем самым напоминая Валтасару о духовном опыте Навуходоносора. Даниил, представитель Бога, Которого царь оскорбил, — единственный, кто может прочитать и истолковать надпись о приговоре, что предсказывает конец царства Валтасара (Дан. 5:26–29). Три слова надписи на стене заключают в себе суд над Валтасаром и, таким образом, передают идею о том, что будет представлять собой суд: «исчислен» означает подотчетность; «взвешен» указывает на оценку; и «разделено» означает «отвергнуто».

**СУД КИРА.** Персидский царь Кир занимает уникальное место в Писании. Кир — это единственный язычник, который получает титул «мессия», или помазанник (Ис. 45:1). Библия столь далеко заходит, что связывает Кира с Мессией-Спасителем, Самим Христом. Помимо мессии Кира, спасшего Израиль из Вавилонского плена, пророк Даниил видит *того* всеобщего Мессию, Который избавит людей от власти зла. Более того, пророк не просто предсказывает это событие.

Проводя параллель между 70 годами правления Кира и 70 седьминами Вавилонского плена, Даниил предупреждает читателя о том, что эти седьмины следует толковать пророчески. Семьдесят лет — это буквальные годы, предшествующие приходу мессии Кира (Ис. 45:1), который восстановил исторический Израиль в древней Палестине. Действительно, мессия Кир подтверждает исторический характер Мессии Иисуса Христа и событие совершенного Им спасения. Семьдесят седьмин — это пророческие недели, ведущие к пришествию всеобщего Мессии, Который спасет мир от греха и тем самым через искупление дарует прощение грехов. Эта параллель между двумя мессиями также прослеживается в книге пророка Исаии, где мессия Кир из Ис. 45 и Страдающий Раб из Ис. 53 перекликаются друг с другом при помощи значительного количества языковых и тематических связей.

Кир (мессия) сыграл решающую роль в падении Вавилона, заклятого врага Израиля; он также восстановил

Израиль на его земле (Езд. 1:1-3) и даже помог иудеям восстановить храм в Иерусалиме при первосвященнике Иисусе, сыне Иоседекове (Езд. 3:2, 3). Примечательно, что книга Откровение проводит параллель между свершением Кира и Вторым пришествием Христа. Событие иссушения Евфрата, которое позволило царю с востока (Киру) войти в город и привело к падению Вавилона, служит моделью для описания пришествия Христа в конце времени (Откр. 16:12). Кир подготовил почву для будущего пришествия Христа и спасения человечества. Более того, Кир был прообразом Христа. Роль, которую Кир сыграл в Первом пришествии Христа, вполне может намекать на сценарий, который будет иметь место в конце времени в связи со Вторым пришествием Христа. Таким образом, мы можем предположить, что события последнего времени, связанные со спасением, будут касаться людей, не принадлежащих к церкви.

### **ЧАСТЬ III. ПРАКТИЧЕСКОЕ ПРИМЕНЕНИЕ**

- 1. В каком смысле пример Ионы служит предупреждением против религиозных предрассудков? Обсудите этот вопрос.
- 2. В то время как церковь может не всегда являть праведность, как могут в этом, напротив, преуспеть мирские люди? Иисус указал религиозным людям Своего времени: «Мытари и блудницы вперед вас идут в Царство Божие» (Мф. 21:31). Что Иисус имел в виду?
- 3. То, что правосудие также является частью суда, свидетельствует о серьезности Бога в Его деле спасения, направленном на полное искоренение зла и смерти. Как противоречие между справедливостью и благодатью становится вестью утешения и надежды?
- 4. Почему мы можем спастись только благодаря милости Божьей, а не благодаря нашим заслугам?
- 5. Есть две важные истины, которые мы должны понять о Божьем суде в конце времени: во-первых, все будут оповещены и предупреждены; во-вторых, наступит время, когда будет слишком поздно раскаиваться.

## 13

Примените значение трех слов из надписи на стене к церкви последнего времени: «исчислен» означает, что мы несем ответственность за все, что делаем и чего не делаем; «взвешен» означает, что «добро» и «зло» будут отделены друг от друга (только у Бога есть сила различать их); «разделено» означает, что спасение дается другим.

6. Прочтите следующее ободрение Эллен Уайт: «Недалек тот час, когда народ Божий будет призван дать свое свидетельство перед земными правителями. Даже один из двадцати не сознает, что мы семимильными шагами приближаемся к великому кризису в нашей истории... У нас нет времени на тщеславие, пустые забавы и маловажные дела» (Ревью энд Геральд, 26 апреля 1892 года). Как это побуждает вас делиться Божьей вестью и предостережениями для последнего времени с людьми, наделенными властью и полномочиями?

# Материал для встреч в малых группах

# МОЛИТВА

| Урок 1.  | Что есть молитва?                    |
|----------|--------------------------------------|
| Урок 2.  | Истинное богопознание225             |
| Урок 3.  | Научи нас молиться                   |
| Урок 4.  | Когда Бог не отвечает на молитву 231 |
| Урок 5.  | Личная молитва                       |
| Урок 6.  | Общественная молитва                 |
| Урок 7.  | Ходатайственная молитва              |
| Урок 8.  | Молитва благодарности241             |
| Урок 9.  | Молитва и проклятие                  |
| Урок 10. | Молитва и вера                       |
| Урок 11. | Молитва покаяния                     |
| Урок 12. | Молитва и жизнь                      |
|          |                                      |

## ДОРОГИЕ БРАТЬЯ И СЕСТРЫ, ЧЛЕНЫ ЦЕРКВИ ЕВРО-АЗИАТСКОГО ДИВИЗИОНА!

Во втором квартале 2025 года предлагаем вам для изучения в малых группах уроки о молитве. В этой, казалось бы, очень известной теме вы откроете для себя новые грани практической христианской жизни.

Дорогие братья и сестры, пусть Господь обильно благословит вас в изучении этих уроков!

С уважением и молитвой о вас, Жан Таранюк, руководитель Отдела субботней школы и личного служения Евро-Азиатского дивизиона.

### УРОК 1

## ЧТО ЕСТЬ МОЛИТВА?

### Вступление

Едва ли найдется на земле человек, который хотя бы раз в жизни не молился; однако, к сожалению, не все осознают истинный смысл молитвы. Для многих молитва потеряла свое сакральное значение и превратилась в обыденный ритуал. Но что есть молитва на самом деле и почему она столь необходима для нас?

### Ломка льда

Генерал Джекоб Астли перед сражением у Эджхилла вознес Богу следующую молитву: «Господи, Ты знаешь, как я буду занят сегодня! Если я о Тебе забуду, Ты обо мне не забудь». Согласны ли вы с его утверждением? Поделитесь мнениями.

## Изучение Слова Божьего

Быт. 1-3; 1 Фес. 5:17; Исх. 25:8; Ин.1:14.

- 1. Для какой цели Бог сотворил человека?
- 2. Какой глагол в истории творения встречается более всего и о чем это говорит?
- 3. Как тема общения прослеживается в первых трех главах книги Бытие? О каком общении говорится в каждой главе и какой вид общения опасен для человека?
- 4. Какой смысл приобретает молитва в контексте общения с Богом? Имеет ли молитва одностороннюю направленность или она представляет собой диалог с Господом (Дан. 2:23; Ис. 38:5; Пс. 65:19)?
- 5. Как грех повлиял на общение человека с Богом? Что сделали Адам и Ева после грехопадения?
- 6. Что является серьезным препятствием для совершения молитвы?

7. Каким образом Бог решил проблему разрыва отношений человека с Ним после грехопадения?

## Комментарий

Без общения не может существовать ни отдельный человек, ни человеческое общество. Общение для человека — это его среда обитания. Важное место общение занимает и в Священном Писании, причем в нем мы находим, что человек приглашается к общению на двух уровнях — вертикальном и горизонтальном. Уже с самого начала на страницах Библии затрагивается тема двухуровневого общения — между Богом и человеком и между человеком и человеком.

Интересно отметить, что ни один глагол в истории творения не встречается так часто, как глагол «сказал», что свидетельствует об общительном характере Бога. Господь сотворил человека для общения, и в этом смысле молитва — это разговор с Богом.

Тема общения прослеживается на протяжении всех трех первых глав книги Бытие. Первая глава повествует об общении на вертикальном уровне, между Богом и человеком, тогда как вторая — на горизонтальном: «Не хорошо быть человеку одному» (Быт. 2:18). И только третья глава повествует о запрещенном виде общения — между человеком и сатаной. Контакт с дьяволом привел к тому, что человек утратил общение с Богом и убежал от Него. Если ранее Адам и Ева свободно общались с Богом, то совершенный ими грех стал серьезной помехой для этого общения.

Общение с Богом доставляет человеку многочисленные благословения. Благочестивый Асаф пишет: Пс. 72:28. Ранее он выразил мысль о том, что если Бог рядом, то ему больше ничего не нужно (ст. 25). Удаление от Бога является проклятием. В этом же псалме Асаф пишет: ст. 27.

«В молитве мы открываем наше сердце Богу как другу. Это необходимо не потому, что Богу неизвестно, кто мы такие, но для того, чтобы помочь нам принять Его» (Э.Уайт. Путь ко Христу, с. 93). Таким образом, молитва позволяет

нам принять Бога в свою жизнь; вот почему ни в коем случае нельзя пренебрегать молитвой.

После грехопадения взаимоотношения между Богом и человеком нарушились, однако Господь не оставил человечество во мраке, но нашел выход из сложившейся ситуации и повелел Моисею соорудить святилище для того, чтобы пребывать со Своим народом и общаться с ним (Исх. 25:8). Господь намерен обитать не в святилище, но посреди Своего народа. Святилище должно было служить лишь местом встречи Господа с Его народом.

Однако Божья любовь достигла своего апогея, когда Сын Божий «раскинул шатер» (Ин. 1:14, буквальный перевод) посреди нас, чтобы обитать с нами. Воплощение Сына Божьего свидетельствует о том, что Он желает быть к нам намного ближе, чем мы можем себе представить. Господь Иисус Христос умер за нас, чтобы восстановить ту гармонию общения, которая была до грехопадения в Едеме.

### Свидетельство

- Что лично для вас значит молитва?
- Что для вас важнее в молитве внешняя форма или содержание?
- С чего вы начинаете свой день, о чем ваши первые мысли утром нового дня?
- Какие чувства переполняют вас после общения с Богом?

### УРОК 2

## ИСТИННОЕ БОГОПОЗНАНИЕ

### Вступление

Век атеизма прошел, и сегодня с трудом можно найти человека, который полностью отвергал бы существование Бога. Тем не менее сегодня возникает вопрос иного характера:

достаточно ли хорошо люди знают Бога? Ведь от этого зависит их отношение к Нему. На самом деле наше общение может быть свободным и непринужденным лишь с тем, кого мы хорошо знаем, но если мы не знаем Бога, как станем возносить Ему молитвы?

### Ломка льда

Русской поэтессе Марине Цветаевой принадлежит следующее высказывание: «Что мы можем сказать о Боге? Ничего. Что мы можем сказать Богу? Все!» Согласны ли вы с ее утверждением?

### Изучение Слова Божьего

Исх. 33:13,19; Исх. 34:5-7, 29; Исх. 24:1-18.

- 1. Многие мыслители считают, что Бога познать невозможно. Что по этому поводу говорит Священное Писание? Прочтите Ин. 5:39.
- 2. Чего более всего Господь ожидает от Своих детей? (Ос. 6:3; Иер. 9:23, 24; Ин. 17:3).
- 3. Чем отличается знание Бога от знания о Боге?
- 4. Кто, согласно апостолу Павлу, не знает Бога? (1 Кор. 15:34; Тит. 1:16).
- 5. Известно, что Моисей несколько раз встречался с Господом на горе. Но когда его лицо стало сиять?
- 6. Кроме Моисея Бога увидели Аарон, его сыновья и семьдесят старейшин, но чем отличалось Божье откровение Моисею от Его откровения остальным?
- 7. Почему Моисей увидел Бога в «облаке», а остальные в образе «огня поядающего»? О чем это говорит?

## Комментарий

Вопреки мнению многих мыслителей Священное Писание неоднократно призывает Божий народ познавать Его: Пс. 45:11; 99:3; Притч. 3:6. Мы не можем свободно общаться с Богом, если не знаем Его. Апостол Павел обращается к христианам со следующими словами: 1 Кор. 15:34. В другом месте он пишет: Тит. 1:16. Те, кто утверждает, что знает Бога,

но продолжает пребывать во грехе, на самом деле не имеют о Нем правильного представления. Говорить о Боге, верить в Его существование еще не означает знать Бога. Некто сказал: «Знать, что Христос умер, — это история. Знать, что Он умер за меня, — это спасение».

Насколько хорошо мы знаем Бога? До того как Иов познал Бога, он говорил: «Я слышал о Тебе слухом уха», но после общения с Господом Иов высказался иначе: «Теперь же мои глаза видят Тебя» (Иов. 42:5).

Слышим ли мы о Боге или видим Его? От этого вопроса зависит качество нашей молитвы.

Сам Моисей познавал Бога постепенно, шаг за шагом. Он часто общался с Ним. Обычно местом их встречи служила гора. И однажды, как повествует Священное Писание, после очередной беседы с Богом лицо Моисея стало сиять.

Но когда это произошло? Не тогда, когда Бог поручил ему вывести Израиль из Египта, не тогда, когда Он поручил ему подготовить народ к встрече с Собой, не тогда, когда вручил ему Десять заповедей, и даже не тогда, когда Моисей готов был положить свою жизнь за других. Но тогда, когда Господь провел перед ним Свою славу и открыл Свой характер. Это была встреча, при которой Моисей познал Бога во всей Его полноте.

Следовательно, знать Бога означает знать Его характер. Именно поэтому для Моисея слава Божья была подобна «облаку», а для сынов Израилевых — «огню поядающему». Они видели одного и того же Бога, но по-разному, так как их знания о Нем различались.

Мы призваны познавать Бога в Его любви, милосердии, святости, совершенстве и величии. Если мы молимся Богу, Которого не знаем, то мы молимся некоему тирану, который готов пожрать нас огнем за любое прегрешение. Если же мы молимся Богу, Которого знаем, то молимся Личности, Которая готова освежить нас подобно дождевому облаку и залечить наши израненные души. Теперь становится ясно, насколько насущен вопрос: знаем ли мы Бога достаточно хорошо?

### Свидетельство

- Каким образом знание вами Бога отражается на ваших молитвах?
- Как вам кажется, достаточно ли только молиться Богу, не исследуя при этом Священное Писание?
- Как вы понимаете следующий библейский текст: «Истреблен будет народ Мой за недостаток ведения» (Ос. 4:6)?
- Сияют ли ваши лица после общения с Богом?

### УРОК 3

## НАУЧИ НАС МОЛИТЬСЯ

### Вступление

Сама постановка вопроса может показаться странной. Разве можно научиться молитве?

Не является ли молитва выражением наших чувств? Разве не должны мы говорить то, что желаем? Или, может, нам следует заучивать определенные молитвы и возносить их Богу? Конечно же нет! Молитва должна выражать исключительно наши переживания, наши эмоции. Как же тогда можно научиться молитве?

### Ломка льда

Вспомните вашу первую молитву. Что побудило вас обратиться к Богу?

## Изучение Слова Божьего

Мф. 6:9-13; Дан. 9:4, 5, 7, 9, 17, 19.

- 1. Что имеет в виду апостол Павел в Рим. 8:26? Означает ли это, что наши молитвы могут быть необдуманными?
- 2. В качестве примера Иисус преподал ученикам молитву «Отче наш», однако никто из Его учеников в дальнейшем

- не молился этой молитвой. Почему тогда Иисус привел молитву «Отче наш» в качестве примера?
- 3. Из каких двух частей состоит молитва Господня? О чем свидетельствуют эти части?
- 4. Почему Иисус заповедал нам обращаться к Богу «Отче наш», а не «Отче мой»?
- 5. Каким образом в молитве «Отче наш» (ст. 11–13) отражены наше прошлое, настоящее и будущее? О чем это говорит?
- 6. Какая последовательность наблюдается в молитве Даниила и чему она нас учит?
- 7. Почему Даниил начинает молитву с напоминания о том, что Господь «хранит завет»?

## Комментарий

Молитва должна выражать исключительно наши переживания, наши эмоции. Как же тогда можно научиться молитве? Мы должны понять, что речь идет не о букве молитвы, а о духе. Апостол Павел в Рим. 8:26 предполагает, что Святой Дух корректирует наши молитвы, придает им особый смысл и передает те переживания, которые мы сами не можем выразить.

Хотя Иисус преподал пример молитвы, тем не менее нигде в Писании мы не встречаем, чтобы Его ученики молились этой молитвой. «Господня молитва» дана не для того, чтобы ее постоянно произносить.

«Молитва Господня» делится на две части. Первая часть полностью сконцентрирована на Боге: «да святится имя Твое», «да придет Царствие Твое», «да будет воля Твоя и на земле, как на небе». Человек прежде всего должен святить имя Божье, искать Его Царства и руководствоваться Его волей. Вторая же часть сконцентрирована на наших нуждах: «хлеб наш насущный дай нам на сей день», «прости нам долги наши», «не введи нас в искушение». В «Молитве Господней» Богу отводится надлежащее Ему верховное положение и только потом уделяется внимание нашим нуждам и желаниям.

В свою очередь, вторая часть «Молитвы Господней» затрагивает три измерения времени. Во-первых, это просьба о хлебе, который необходим для поддержания и сохранения жизни сегодня. Во-вторых, это просьба о прощении грехов, которые были совершены в прошлом, и, в-третьих, это просьба о помощи преодолеть искушения, поджидающие человека в будущем. В этих трех просьбах представлена истина о том, что мы должны представить Богу наше настоящее, прошлое и будущее.

Определенный порядок наблюдается также в молитве Даниила. В девятой главе Даниил молится о своем народе, который находился в вавилонском плену. Как и в «Молитве Господней», Даниил прежде всего концентрирует свое внимание на Боге (ст. 4). Он выражает мысль, что, хотя Израиль нарушил завет с Богом, Господь, тем не менее, остается верен Своему завету. Именно верность Бога завету дает нам надежду на восстановление взаимоотношений с Ним.

Далее Даниил говорит: ст. 5. После напоминания о том, что Бог верен завету, Даниил исповедует свой грех и грехи всего народа.

Третьим последовательным шагом в молитве является напоминание о Божьей справедливости: ст. 7. Даниил осознает, что его народ на самом деле заслуживает осуждения.

Однако Даниил говорит не только о Божьей справедливости, но и о Его милости: ст. 9. Он взывает к Божьей милости и просит Его помиловать Свой народ.

Затем Даниил просит Господа услышать его молитву: ст. 17.

Шестым шагом в молитве Даниила является просьба ответить на молитву: ст.19.

Последним, седьмым шагом является просьба о том, чтобы Бог не просто ответил, но ответил по Своей воле: «Не умедли ради Тебя Самого» (ст. 19). Как важно доверить свою просьбу Богу и ждать решения согласно Его воли! Сам Иисус Христос молился: Мф. 26:39.

Как мы видим, хотя Даниил изливал Богу свою душу, тем не менее его молитва имела строгую последовательность.

### Свидетельство

- О чем вы просите Господа в первую очередь?
- Что означают для вас слова: «Хлеб наш насущный дай нам на сей день»?
- Является ли ваша молитва стройной, упорядоченной, или она хаотична?
- Пытались ли вы когда-нибудь кого-то научить молиться?

### УРОК 4

# КОГДА БОГ НЕ ОТВЕЧАЕТ НА МОЛИТВУ

### Вступление

«И вопросил Саул Господа; но Господь не отвечал ему ни во сне, ни через урим, ни через пророков» (1 Цар. 28:6). Господь перестал отвечать Саулу намного раньше: «И вопросил Саул Бога: идти ли мне за филистимлянами? Предашь ли их в руки Израиля? Но Он не отвечал ему в тот день» (1 Цар. 14:37).

Наверняка многие задают себе вопрос: почему Бог не отвечает на молитвы? Но прежде, чем задать такой вопрос, стоит задать несколько вопросов себе. Для чего я молюсь? Правильно ли я молюсь? Какой ответ я ожидаю получить?

### Ломка льда

Святой Иоанн Златоуст говорит: «Если человек искренне молится и не получает просимое, значит, Господь готовит ему большее и лучшее, чем он просит». Согласны ли вы с его утверждением?

## Изучение Слова Божьего

Притч. 28:9; Иак. 4:3; Втор. 3:25, 26; 2 Кор. 12:8, 9.

1. Пророк Иезекииль пишет: Иез. 8:18. Означает ли это выражение окончательный приговор (Суд. 10:10–16)?

- 2. О какой категории людей говорится в Притч. 28:9? Чью молитву Господь не слышит?
- 3. Молитва беззаконника названа «мерзостью» (Притч. 28:9). С какими другими грехами сравнивает Господь молитву беззаконника (Лев. 18:22; Втор. 27:15; Иер. 32:35)?
- 4. О какой категории людей говорится в Иак. 4:3? 5. Что подразумевает Иаков под словом «вожделение» (2 Пет. 2:13; Лк. 8:14, везде используется греческое слово гедоне — удовольствие, наслаждение)?
- 6. О ком говорится во Втор. 3:25, 26? Чью молитву Господь не услышал? В чем состоял его грех (Числ. 20:12; Евр. 11:6)?
- 7. О ком говорится во 2 Кор. 12:8, 9? Почему Господь не исцелил Своего верного раба (2 Кор. 12:7)?

## Комментарий

Священное Писание содержит несколько причин, по которым Господь не отвечает на молитвы. Как пишет Соломон, Бог не отвечает на молитвы беззаконников, сравнивая их молитвы с мерзостью. Соломон использует еврейское слово тоэва (мерзость), буквально означающее «омерзительный», «гнусный», «противный». Анализ показывает, что это слово используется для описания таких грехов, какими являются гомосексуализм, идолопоклонство и жертвоприношение детей.

Иаков осуждает человека, для которого истинное счастье заключено не в Боге, а в материальном благополучии.

Грех Моисея скорее был обусловлен всплеском эмоций. Господь осудил израильтян на смерть в пустыне за их неверие и непослушание. Теперь же Моисей проявляет грех неверия. Бог не отвечает на молитву Моисея, чтобы не дать повода остальным сомневаться в Его справедливости.

Несмотря на то, что апостол Павел исцелял других от разных недугов (Деян. 19:11, 12), тем не менее сам страдал от болезни (Гал. 4:13, 14). И теперь в надежде на исцеление он трижды обращается к Господу. Однако Господь не удовлетворяет его прошение. Дело, конечно, не в том, что Господь желает видеть Своих детей больными. Просто не каждое исцеление способствует ко благу. Сам апостол Павел это отчетливо осознает: «И чтоб я не превозносился чрезвычайностью откровений, дано мне жало в плоть, ангел сатаны, удручать меня, чтоб я не превозносился» (2 Кор. 12:7). Апостол Павел был образованнее и успешнее всех остальных учеников Христа и мог возгордиться этим. Болезнь же препятствовала этому.

### Свидетельство

- Бывало ли в вашей жизни, когда на ваши молитвы от Господа не приходил ответ? Какова была ваша реакция?
- Исследуете ли вы свое сердце, когда не получаете ответ на ваши молитвы? Осознаете ли вы, что проблема может заключаться в вас самих?
- Что лично для вас означают слова Господа: Рим. 8:28? Означают ли эти слова полное доверие Богу?
- Считаете ли вы, что гордость является самым серьезным препятствием для общения с Богом? Если да, то почему?

## УРОК 5

## ЛИЧНАЯ МОЛИТВА

### Вступление

Где бы ни находился человек, в каком бы месте он ни жил, всегда есть уголок, который может стать для него самым дорогим местом. Достаточно только, чтобы этот уголок был местом встречи с Богом.

Ни одна молитва не может заменить собой «тайной молитвы», ибо только в этой молитве человек может открыть свое сердце Богу. Но что представляет собой «тайная молитва» и как человеку подготовиться к ней?

### Ломка льда

Рассказывают историю о крушении небольшого самолета, пролетавшего над океаном. Летчику чудом удалось выбраться из горящей и тонущей машины. Вцепившись в спасательный плотик, он вспомнил о Боге и помолился: «Господи, я не беспокоил Тебя десять лет. Если Ты мне сейчас поможешь, то обещаю еще десять лет Тебя не беспокоить». Могут ли наши молитвы утомить Бога?

## Изучение Слова Божьего

### Мф. 6:5-8

- 1. Почему комнату для молитвы Иисус сравнивает со спальней или амбаром? О чем это говорит?
- 2. Почему Иисус советует затворить дверь? О чем это говорит?
- 3. Что значит «не говорить лишнего» в молитве? Как определить, что лишнее в молитве?
- 4. Иисус предупреждает нас не подражать молитве язычников. В чем особенность их молитв, ели учесть, что греческое слово *баталогейн* (лишнее) в переводе означает «заикаться»?
- 5. Почему Иисус осуждает многословие? Что подразумевается под многословием? (Еккл. 5:1, 4)
- 6. Означает ли многословие, что Иисус осуждает долгие молитвы (Лк. 6:12)?
- 7. Если Богу известны наши нужды, зачем тогда Ему молиться?

## Комментарий

В Мф. 6:6–8 Господь излагает суть личной молитвы. Прежде всего Он советует войти для молитвы в комнату. Как видно из греческого текста, Он приглашает человека для общения в амбар, где обычно хранится зерно. То же греческое слово позже стало обозначать и спальню. Почему Господь приглашает нас в амбар или в спальню? Потому что в этих комнатах обычно присутствует тишина. Тишина позволяет

сосредоточиться, высказать то, что лежит на сердце и, самое главное, услышать голос Божий.

Во-вторых, Иисус рекомендует затворить за собой дверь, чтобы в эту комнату не смог войти никто посторонний. В личной молитве мы призваны излагать Богу то, о чем никто больше не должен знать. Это тайны нашего сердца, которые ведомы только Ему. Христос повелевает затворить дверь, а не прикрыть ее. Если дверь прикрыта, то есть вероятность, что в нее может кто-то войти.

В-третьих, Иисус предупреждает не говорить ничего лишнего. Греческое слово *батталогейн*, переведенное как «лишнее», на самом деле означает «заикаться». Господь приводит в пример язычников: «А молясь, не говорите лишнего, как язычники» (Мф. 6:7). Язычники в своих молитвах часто повторяли одни и те же слова в форме заклинания. Это были необдуманные, бессмысленные и зазубренные выражения. Иисус осуждает бессмысленную молитву, в которой отсутствует разум.

Далее Господь предостерегает от многословия. На первый взгляд может показаться, что Господь осуждает долгие молитвы. Однако Сам Иисус проводил целые ночи в молитве.

То, что осуждает Иисус, уже было осуждено в Ветхом Завете. Мудрый Соломон пишет: Еккл. 5:1. Соломон говорит не о длительности молитвы, а о необдуманных обещаниях, которые люди дают Богу. В той же главе он говорит: ст. 4. Мы не должны в порыве эмоций обещать Богу то, что не в состоянии исполнить. «При многословии не миновать греха» (Притч. 10:19).

И, наконец, важно помнить, что молитва возносится не для того, чтобы осведомить Бога о наших нуждах. Он и так знает о них. Молитва выражает то, насколько ревностно и горячо мы представляем наши нужды. Личная молитва должна быть ревностной. Она должна открывать Богу не наши нужды, а состояние нашего сердца.

### Свидетельство

- Ощущаете ли вы невидимое Божье присутствие в ваших тайных молитвах?
- Были ли вы свидетелями очевидных ответов на ваши тайные молитвы?
- Как часто вы совершаете тайную молитву?
- Что располагает вас к совершению тайной молитвы?

### УРОК 6

## ОБЩЕСТВЕННАЯ МОЛИТВА

### Вступление

Общественную молитву можно сравнить с симфоническим оркестром. В оркестре каждый играет на своем музыкальном инструменте, будь то скрипка, виолончель или флейта, но мы воспринимаем музыку в целом, во всей ее гармонии и красоте. В симфоническом оркестре каждый музыкант исполняет свою партию, но в то же время зависит от других музыкантов. Поэтому самое главное в общественной молитве — это гармония и согласованность.

### Ломка льда

В своей благодарственной молитве пророк Даниил говорит: «Славлю и величаю Тебя, что Ты даровал *мне* мудрость и силу и открыл *мне* то, о чем *мы* молили Тебя; ибо Ты открыл *нам* дело царя» (Дан. 2:23). Обсудите, почему Даниил совмещает единственное число («мне») с множественным числом («нам»)?

## Изучение Слова Божьего

Быт. 4:26; Пс. 104:1, 2; 144:1-4; Деян. 4:24-30; Откр. 4:8.

- 1. Что представляет собой общественная молитва?
- 2. Что значит «призывать имя Господа»?

- 3. Из каких частей состоит общественная молитва (Пс. 104:1)?
- 4. Каким частям современного поклонения соответствуют прославление Бога, призвание Его имени и возвещение Его дел?
- 5. Найдите три части поклонения в Пс. 144:1-4 и Деян. 4:24-30.
- 6. Можно ли считать поклонение полноценным, если в нем отсутствует хотя бы одна часть?
- 7. Какое качество Бога должно возвеличиваться в нашем поклонении?

### Комментарий

В общественной молитве не может быть дисгармонии, а это означает, что каждый поклоняющийся Господу должен сотрудничать со всеми остальными. Впервые общественная молитва появляется в Священном Писании в Быт. 4:26. Как видно из текста, общественная молитва — это официальное поклонение. В чем же заключалось поклонение, описанное в Быт. 4:26? Как повествует текст, «начали призывать имя Господа». Поэтому важно определить, что значит призывать имя Господа. Обратимся к Пс. 104:1, 2. Перед нами пример еврейского параллелизма. В этих двух стихах представлена гармония поклонения, состоящего из трех основных частей:

## 1. Славословие.

В нашем поклонении эта часть обычно выражается прославлением Господа через воспевание гимна.

### 2. Тема славословия.

Эта часть может соответствовать проповеди, которая должна быть христоцентричной. В основе проповеди должно находиться имя Божье. Если проповедь не христоцентрична, то поклонение теряет свой смысл. Как видно из параллелизма, в основе главной темы музыкального произведения лежит имя Божье. Наша весть должна быть полностью сконцентрирована на Боге.

## 3. Евангелие

Весть о Боге должна быть поведана всему миру. Если Церковь не благовествует, то поклонение теряет свой смысл.

Вот три составляющие общественной молитвы или поклонения. Отсутствие какой-либо составляющей сводит на нет все поклонение.

Та же система видна в 144-м псалме:

- 1. Стих 1-й является прославлением.
- 2. Стихи 2-й и 3-й являются главной темой, сосредоточенной на имени Бога.
- 3. Стих 4-й является проповедью Евангелия.

Рассмотрим еще одну общественную молитву, произнесенную апостолами Христа и записанную в Деян. 4:24–30.

- 1. 24-й стих представляет славословие Богу-Творцу.
- 2. С 25-го по  $\bar{28}$ -й стихи раскрывается главная тема, в центре которой находится Сын Божий.
- 3. С 29-го стиха начинается евангельская весть, а именно пожелание «со всею смелостью говорить слово» Божье.

В четвертой главе книги Откровение представлена небесная атмосфера общественной молитвы. В восьмом стихе небесные ангелы воспевают троекратную святость Божью. Все небесное воинство акцентирует внимание на Божьей святости. Поэтому основным вектором нашего поклонения должна служить святость Божья.

## Свидетельство

- Чем является для вас общественная молитва? Осознаете ли вы, что общественная молитва связана с поклонением?
- Какую из трех составляющих общественной молитвы вам труднее всего исполнять?
- Чем, по вашему мнению, общественная молитва отличается от личной молитвы?
- Осознаете ли вы, что общественная молитва (или поклонение) связана со святостью Творца? Как это знание отражается на вашем поклонении?

## УРОК 7

# ХОДАТАЙСТВЕННАЯ МОЛИТВА

### Вступление

В мире, где царит эгоизм, где каждый думает только о себе, ходатайственная молитва помогает обратить внимание на нужды других и на время забыть о себе. Это значит стать в проломе за того, кто нуждается в молитве. Ходатайственная молитва преображает не только тех, за кого мы молимся, но и нас самих.

### Ломка льда

В русском языке местоимение «я» обозначает первое лицо, «ты» — второе, а «он» — третье.

В христианской грамматике порядок иной. Там первое лицо — «Он», второе — «ты», а третье — «я». Христианская грамматика, таким образом, отодвигает меня на последний план, ставя на первый Бога и моего ближнего. Обсудите в группах важность христианской грамматики.

## Изучение Слова Божьего

Исх. 28:29, 30; 29:38, 39; 30:1, 7, 8; Числ. 16:44–48; Иез. 22:30; Ис. 43:27, 28; Быт. 19:29; 1 Цар. 12:23.

- 1. Каждое утро и каждый вечер на алтаре приносилась жертва всесожжения и в то же самое время воскурялся фимиам. Какая взаимосвязь между жертвой и воскурением фимиама (Откр. 5:8)?
- 2. Где должен был носить Аарон «суд сынов Израилевых» (возле какого органа человеческого тела)? О чем это говорит?
- 3. До каких пор Аарон должен был ходатайствовать за свой народ?
- 4. Господь повелел Моисею и Аарону отступить от народа, чтобы его погубить. Почему Аарон не послушался слов

- Бога, но заступился за людей? Не ослушался ли Он Господа?
- 5. Каким образом Господь одобрил поступок Аарона (Числ. 17:1-10)?
- 6. Пророк Иезекииль говорит, что Господь искал ходатаев, чтобы не погубить землю. О какой роли ходатайственной молитвы говорит этот текст?
- 7. Чем, по словам Самуила, является пренебрежение ходатайственной молитвой? Почему это настолько серьезно?

## Комментарий

Посредническая молитва была неотъемлемой частью служения в святилище. На жертвеннике всесожжения постоянно горела жертва — утренняя и вечерняя. В то же самое время первосвященник воскурял фимиам, который символизирует ходатайственную молитву (Откр. 5:8). Всякий раз, когда на алтарь возлагается жертва в оставление грехов, одновременно в святилище совершается молитва, чтобы эта жертва была принята и грешнику было даровано прощение.

Будучи первосвященником, Аарон должен был «носить суд сынов Израилевых у сердца своего». Это говорит о том, что он должен был ходатайствовать за свой народ от всего сердца. И должен он был это делать постоянно. Он не должен был говорить: «мое долготерпение исчерпано» или: «с этим народом уже все покончено».

Когда Господь повелел Аарону отступить от народа, тот не согласился (Числ. 16:44–48). Господь одобрил поступок Аарона, поскольку Аарон следовал своему долгу постоянно молиться за свой народ, как и заповедал ему Господь.

Насколько важна ходатайственная молитва? Пророк Иезекииль пишет: Иез. 22:30. Можете ли вы представить себе важность этих слов? Бог искал ходатая за землю, чтобы не погубить ее, но не нашел. Не нашлось ни одного человека, который заступился бы в молитве за землю, как когда-то заступился за народ Аарон и прекратил истребление. Пророк Исаия также пишет: Ис. 43:27,28.

Ходатайственная молитва настолько важна, что пренебрежение ею расценивается как грех, поскольку отсутствие ходатайственной молитвы свидетельствует о нежелании молиться за других, беспокоиться и переживать о них.

### Свидетельство

- Что лежит в основе ходатайственной молитвы?
- Были ли вы свидетелями того, как по вашей молитве Господь удовлетворял нужды других? Как это отражалось на вас самих?
- Имеете ли вы список людей, за которых постоянно молитесь? Каковы результаты ваших молитв?
- Что означают для вас слова Соломона в контексте ходатайственной молитвы: «Спасай взятых на смерть, и неужели откажешься от обреченных на убиение» (Притч. 24:11)?

### УРОК 8

## МОЛИТВА БЛАГОДАРНОСТИ

### Вступление

Лодка потерпела крушение, люди погибали. Доктор Хилмер, отличный пловец, не задумываясь бросился спасать людей. Он трижды входил в море и вытаскивал на берег тонувших, а на четвертый раз сам ударился о скалу и был отправлен в больницу.

Несколько лет спустя один проповедник рассказал об этом поступке как о примере мужества и беззаветного служения людям. В зале присутствовал доктор Хилмер. Его попросили выйти вперед, и проповедник спросил:

— Что вам больше всего запомнилось?

Доктор ответил:

— Ни один из спасенных мною не пришел поблагодарить меня.

### Ломка льда

Французский философ, писатель и мыслитель Жан Жак Руссо сказал: «Благодарность — долг, который надо оплатить, но который никто не имеет права ожидать». Согласны ли вы с его высказыванием?

## Изучение Слова Божьего

Лк. 17:11–19; Кол. 4:2; 2 Фес. 1:3; Евр. 3:8, 9; 1 Кор. 10:7–10.

- 1. Сколько прокаженных исцелилось, а сколько из них возблагодарили Господа? О чем это говорит?
- 2. Господь исцелил всех прокаженных, но лишь одному сказал: «Вера твоя спасла тебя» (ст. 19). О чем это говорит?
- 3. За что следует благодарить Бога (2 Фес. 2:13; 1 Тим. 1:12; 1 Кор. 15:57; 2 Кор. 9:15)?
- 4. О какой молитве говорит апостол Павел в Кол. 4:2?
- 5. Почему молитву благодарения апостол Павел считает справедливой (2 Фес. 1:3)? В чем выражается справедливость этой молитвы (ср. со Втор. 29:5)?
- 6. Апостол Павел пишет, что мы должны всегда благодарить Бога (2 Фес. 2:13). Означает ли это, что мы должны благодарить Бога и во время кризиса (Авв. 3:17, 18)?
- 7. Как описывает апостол Павел неблагодарность Израиля в 1 Кор.10:7–10? Какие грехи он перечисляет?

## Комментарий

Из десяти прокаженных лишь один возвратился поблагодарить Иисуса Христа. К сожалению, люди забывают Бога после того, как получают ответы на свои молитвы. Тем не менее Господь не перестает благословлять Своих детей. Он исцелил всех прокаженных, хотя заранее знал, что девять из них не поблагодарят Его. Однако при этом лишь одному из них Он сказал: «Вера твоя спасла тебя». Это говорит о том, что только один из них кроме физического исцеления приобрел спасение.

Апостол Павел пишет, что любой человек, по справедливости, должен благодарить Бога. У нас есть множество причин благодарить Его: за спасение (2 Фес. 2:13), за служение

(1 Тим. 1:12), за победу над грехом (1 Кор. 15:57), за Его дары (2 Кор. 9:15).

Более того, как пишет апостол Павел в Кол. 4:2, наша молитва преимущественно должна быть молитвой благодарения, а не молитвой прошения. Однако, к сожалению, человек не всегда ценит Божьи благословения, не всегда их замечает, и вместо молитвы благодарения снова и снова просит у Господа благословений.

Апостол Павел приводит список грехов, которыми Израиль грешил против Бога: идолопоклонство (1 Кор. 10:7), блудодейство (1 Кор. 10:8), искушение Христа (1 Кор. 10:9) и ропот (1 Кор. 10:10).

Интересно заметить, что за грех идолопоклонства погибло «около трех тысяч человек» (Исх. 32:28); за грех блудодейства погибло «двадцать четыре тысячи» (Числ. 25:9); за грех искушения Христа «умерло множество народа» (Числ. 21:6); за ропот погибло все общество, кроме Иисуса Навина и Халева (Числ. 14:36–38). Грехи Израиля представлены по степени их тяжести, и самым тяжким грехом апостол Павел считает ропот. Ропот — это полная противоположность благодарности. Ропотники — это люди, «ничем не довольные, поступающие по своим похотям (Иуд. 16).

Как важно быть благодарными! Апостол Павел, красочно описавший неблагодарность древнего Израиля, сам никогда не упускал возможности благодарить Господа. Почти все его послания начинаются с выражения благодарности Богу.

## Свидетельство

- Как часто вы благодарите Бога, за что вы Его благодарите?
- Благодарите ли вы Бога тогда, когда у вас не все благо-получно?
- Всегда ли получается у вас благодарить Бога? Когда особенно трудно это сделать?
- Бывает ли в вашей жизни так, что вы отвечаете Господу неблагодарностью за Его благодеяния? С чем это связано?

### УРОК 9

## МОЛИТВА И ПРОКЛЯТИЕ

### Вступление

Имеем ли мы право в молитвах проклинать людей? Должна ли исходить из наших уст молитва проклятия? Если да, тогда как нам подражать Иисусу Христу, Который советовал благословлять, а не проклинать? А если нет, тогда как понять Давида, который, будучи Божьим помазанником, брал на себя смелость проклинать врагов в молитве?

#### Ломка льда

По преданию граф Карнарвон и Хауард Картер в 1922 году раскопали гробницу фараона и обнаружили глиняную дощечку с надписью: «Смерть покроет своими крылами всякого, кто потревожит покой фараона». Шесть месяцев спустя граф скончался от инфекции, занесенной укусом москита. Кроме того, несколько главных участников раскопок умерли странной и внезапной смертью. Как считают, причиной тому было проклятие фараона. Что вы думаете относительно наложения проклятий?

## Изучение Слова Божьего

Быт. 3:14, 17; 4:11; 12:3; Числ. 22:6, 12; 23:18; Быт. 9:22–25; Иер. 18:19–23.

- 1. Свидетельствуют ли следующие библейские тексты о том, что в молитвах можно проклинать человека (Пс. 108:9, 10, 15; 54:13–16; 136:8, 9; Иер. 18:21, 22)?
- 2. На кого пали первые проклятия (Быт. 3:14, 17; 4:11)?
- 3. Кому принадлежит исключительное право благословлять или проклинать (Быт. 12:3)?
- 4. Насколько будет эффективным произнесенное проклятие, если Господь не намерен предать человека проклятию (Числ. 22, 23)?

- 5. Кто проклинает Ханаана Ной или Господь? Если Ной, то почему он проклинает Ханаана, а не Хама?
- 6. Проклинает ли Иеремия своих врагов (ст. 20)? Как может Иеремия проклинать своих врагов и в то же время ходатайствовать за них перед Богом? О чем это говорит?
- 7. После чего Иеремия произносит слова проклятия (ст. 12)? О чем это говорит?

## Комментарий

Священное Писание содержит немало так называемых псалмов-проклятий. Но что представляют собой на самом деле эти псалмы?

Впервые с проклятием мы встречаемся в книге Бытие (Быт. 3:14). Первое Божье проклятие направлено на сатану. Затем Бог проклинает землю (Быт. 3:17) и, наконец, человека (Быт. 4:11). Как мы видим, во всех трех случаях право проклинать принадлежит исключительно Богу. Еще одним важным текстом является Быт. 12:3. Обратите внимание на то, что право благословлять или проклинать принадлежит не Аврааму, а Богу.

Но можно ли проклясть без ведома Бога, и насколько это проклятие будет эффективным?

В Священном Писании содержится уникальный пример, проливающий свет на поставленный вопрос. Моавитский царь Валак просит Валаама проклясть Израиль, однако Господь повелел Валааму не делать этого и не идти с Валаком (Числ. 22:12). Таким образом, проклятие может коснуться человека только в том случае, если он не находится под Божьим покровительством.

Итак, мы выяснили, что сам человек не может проклясть, если Бог не проклинает. Тогда какой смысл в проклятиях Давида, Иеремии и других библейских авторов? Проклинают ли они на самом деле своих врагов или они говорят от имени Бога? Кто автор проклятия — Бог или человек?

В этой связи немаловажным является текст из Быт. 9:25. Кто произносит это проклятие — Бог или Ной? Если предположить, что слова проклятия принадлежат Ною, то перед нами встанет необъяснимая загадка. Почему Ной проклинает Ханаана, а не Хама (ст. 22, 24)? По всей логике Ной должен был проклясть Хама. Но если предположить, что автором проклятия является Бог, то картина проясняется. Если рассмотреть ст. 25–27 более внимательно, то легко понять, что они написаны в форме пророчества. Господь проклинает здесь не личность Ханаана, но говорит о том, что народ ханаанский будет рабом «у братьев своих». Пророческим взором Господь видит, что низменные наклонности Хама в будущем проявятся и в его детях.

Анализируя молитву-проклятие Иеремии можно заметить, что проклятие высказывается лишь после слов народа: ст. 12. Таким образом, проклятие Иеремии указывает на завершение благодати. Проклятие стало прямым следствием нарушения завета. А в этом случае автором проклятия является не Иеремия, а Бог.

Обобщая, можно заключить, что библейское проклятие — это не выражение личной мести, но констатация факта. Молитва-проклятие предостерегает от тех последствий, которые непременно коснутся человека, нарушившего завет.

### Свидетельство

- Верите ли вы в проклятие или оно является для вас чем-то мистическим?
- Было ли у вас желание проклясть человека, который доставил вам много неудобств?
- Обращаетесь ли вы к Богу в молитве, когда на сердце лежит ненависть к человеку?
- Осознавая, что молитвы-проклятия являются нарушением завета с Богом, а не проклятиями в прямом смысле слова, как вы собираетесь реагировать на вашу личную неприязнь к человеку?

## УРОК 10

## МОЛИТВА И ВЕРА

### Вступление

Что есть вера? Правильно ли мы понимаем суть веры? Является ли вера абстрактным понятием или она тесно связана с практической жизнью человека? Наилучшее определение веры мы находим в Послании к евреям: «Вера же есть надежда на реальные, доказанные/подтвержденные события, но еще не видимые» (Евр.11:1, буквальный перевод автора уроков для малых групп).

### Ломка льда

Верна ли следующая логика: «Если мы молимся и у нас все получается, значит, это воля Божья, а если не получается, значит, на то нет Божьей воли»?

## Изучение Слова Божьего

Иак. 2:14-26; Рим. 3:28; Евр. 11:1.

- 1. Апостол Павел пишет, что «человек оправдывается верою, независимо от дел закона» (Рим. 3:28), тогда как Иаков говорит, что «человек оправдывается делами, а не верою только» (Иак. 2:24). Противоречат ли два апостола друг другу или между верой и делами есть непосредственная связь?
- 2. Достаточно ли верить в истины Священного Писания (ст. 19)?
- 3. В качестве примера оправдания верой Иаков приводит Авраама и Раав. Какую мысль он хотел этим выразить?
- 4. Что есть вера согласно Евр. 11:1? Почему вера сравнивается с надеждой? Какая разница между верой и надеждой?
- 5. Что значит надежда на реальные события?
- 6. Что значит надежда на подтвержденные события? (Евр. 11:5; Исх. 3:12; Деян. 27:22–24).
- 7. Чем отличается вера от самоуверенности?

## Комментарий

На самом деле между высказываниями апостолов Павла и Иакова нет никаких разногласий. Павел говорит о делах закона, тогда как Иаков — о делах веры. Под делами закона подразумеваются добрые поступки, совершенные с целью получить одобрение от Бога, угодить Ему и обратить Его внимание на себя. В отличие от дел закона дела веры свидетельствуют о характере христианина. Когда Господь отделит «овец» от «козлов», основным критерием разделения будут служить дела милосердия. При этом «овцы» будут весьма удивлены, что совершали дела милосердия, даже не подозревая об этом (Мф. 25:32—45).

Одной теоретической веры недостаточно. Как пишет Иаков, бесы тоже веруют, и трепещут (Иак. 2:19). Только жизнь, полная любви, может свидетельствовать о присутствии в человеке подлинной веры.

Но что такое вера? Определение веры наилучшим образом раскрыто в Послании к евреям: «Вера же есть надежда на реальные, доказанные/подтвержденные события, но еще не видимые» (Евр. 11:1, буквальный перевод). Из этого определения можно вывести три положения: во-первых, вера есть надежда. Отличие надежды от веры в том, что мы верим во что-то сейчас, но надеемся это увидеть позже.

Во-вторых, это надежда на реальные события. Вера не связана с мистикой. Господь действует во времени и в истории, поэтому наша вера не должна выходить за пределы реальности. Мы не можем верить и молиться, чтобы после зимы сразу наступило лето.

В-третьих, вера надеется на доказанные или подтвержденные Богом события или дела. Как видно из самого определения, она касается лишь тех событий, дел, ситуаций, которые уже подтверждены или доказаны Богом. Это означает, что вера весьма далека от импульсивных действий. Истинная вера предполагает определенность, ясность. Мы можем верить в исполнение лишь того, что нам уже заранее открыто Богом, что подтверждено Им. Все остальное является проявлением

не веры, а самоуверенности. Мы должны ясно отличать веру от самоуверенности.

Так, Енох является героем веры, «поскольку прежде переселения своего получил он свидетельство, что угодил Богу» (Евр. 11:5). Таким образом, вознесение Еноха не было чем-то неожиданным, внезапным. Оно было заранее предусмотрено. Следовательно, вера Еноха была основана на Божьем обетовании, а не на случае.

То же самое можно сказать о Моисее. Когда израильтяне во главе с Моисеем подошли к морю, народ охватила паника. «И сказали Моисею: разве нет гробов в Египте, что ты привел нас умирать в пустыне?» (Ст. 11). Но каков был ответ Моисея? «Но Моисей сказал народу: не бойтесь, стойте — и увидите спасение Господне, которое Он соделает вам ныне» (ст. 13).

Откуда у Моисея такая уверенность? Не проявил ли он самоуверенность? Нет, так как прежде того, как Бог послал Моисея в Египет вывести Его народ, Он дал ему обетование: Исх. 3:12. У Моисея была уверенность, что он должен вместе с освобожденным из Египта народом совершить служение Господу у горы Синай. Он верил Божьему обетованию.

Аналогично Бог явился и апостолу Павлу и сказал, что ему «должно предстать пред кесаря» (Деян. 27:23, 24). Вот откуда происходит убежденность Павла в успехе путешествия. Его слова были основаны на вере. Здесь очень важно обратить внимание на ключевой момент: Павел не выражал убежденности в благополучии путешествия до тех пор, пока Бог не явился ему.

### Свидетельство

- Является ли вера для вас надеждой на невидимое будущее или вы верите, когда видите?
- Доверяете ли вы Богу в самые трудные минуты жизни?
- Легко ли вам отличить самоуверенность от подлинной веры?
- Почему «без веры угодить Богу невозможно» (Евр. 11:6)?

### УРОК 11

## МОЛИТВА ПОКАЯНИЯ

### Вступление

Тема покаяния красной нитью проходит через все Священное Писание. Особое место она приобретает в Новом Завете. Иоанн Креститель начал свое общественное служение призывом к покаянию (Мф. 3:2). С вестью о покаянии начал общественное служение и наш Господь (Мф. 4:17). После вознесения Иисуса Христа весть о покаянии звучала из уст апостолов (Деян. 2:38).

Таким образом, покаяние является первым шагом на пути становления христианской веры.

### Ломка льда

Киприан Карфагенский выразил следующую мысль: «Для того, кто живет еще в этом мире, никакое покаяние не поздно». Согласны ли вы с ним? Не может ли быть такого, что двери благодати для некоторых людей уже закрылись?

### Изучение Слова Божьего

Исх. 9:22–27; Числ. 22; 1 Цар. 15:1–24; Нав. 7:10–26; Мф. 27:4; Лк. 15:17–19.

- 1. Какое покаяние является истинным, а какое ложным?
- 2. В книге Исход описано покаяние фараона (Исх. 9:27). Почему оно является ложным?
- 3. В книге Числа описано раскаяние Валаама (Числ. 22:34). Почему покаяние Валаама также считается неистинным?
- 3. В чем проблема раскаяния Саула (1 Цар. 15:24)? Какой вид покаяния представляет покаяние Саула?
- 4. Если Ахан признал свою ошибку и раскаялся (Нав. 7:20), зачем его побили камнями?
- 5. Иуда Искариот после предательства Иисуса Христа возвращает сумму денег обратно и раскаивается за совершенное

- им зло (Мф. 27:4). Почему его покаяние нельзя считать искренним?
- 6. В притче о возвращении блудного сына представлены три шага на пути к истинному покаянию (Лк. 15:17–19). Каковы эти шаги?
- 7. О какой стадии раскаяния свидетельствует каждый шаг?

## Комментарий

Говоря о покаянии, следует отличать истинное покаяние от ложного. В основе истинного покаяния лежит сокрушение сердца о соделанном грехе, тогда как ложное покаяние скорее связано с обстоятельствами или с последствиями за соделанный грех.

Фараон

Как видно из контекста, фараон раскаялся после того, как Господь начал поражать землю Египетскую градом (Исх. 9:22–25). Нетрудно догадаться, что фараон весьма испугался за свою жизнь. Его покаяние было ложным, поскольку оно было обусловлено только страхом.

Валаам

В своем раскаянии Валаам ссылался на то, что не знал Божью волю (Числ. 22:34), однако Господь дважды сказал ему, чтобы он не ходил проклинать Божий народ (Числ. 22:7, 8, 12). Валаам знал Божью волю, но подарки настолько ослепили ему глаза, что он пожелал преступить Божье повеление и проклясть Израиль.

Саул

Почему Господь не принял покаяние Саула? Ответ на поставленный вопрос можно извлечь из самого текста. В первой части 24-го стиха Саул на самом деле исповедует свой грех, но во второй части он говорит: «Но я боялся народа, и послушал голоса их». Иными словами, Саул, с одной стороны, исповедует свой грех, а с другой — пытается оправдать свой поступок.

Ахан

Признание Ахана трудно вообще назвать покаянием. После того как человек уличен, пойман на месте преступления,

после того как его вина доказана, его исповедание бессмысленно.

Иуда Искариот

Господь не принял покаяние Иуды, так как оно исходило не из осознания своей вины, а из чувства страха перед последствиями его греха. Иуда испугался дальнейших последствий. Если бы Христос освободил Себя из рук черни, Иуда никогда не пришел бы к выводу, что поступил неверно.

Истинное раскаяние (Лк. 15:17-19)

Истинное раскаяние включает в себя три шага:

Прийти в себя (ст. 17).

Это выражение означает самоанализ. Блудный сын «остановился», задумался и стал анализировать свою жизнь.

Вернуться к отцу (ст. 18).

Один лишь самоанализ не принесет никакой пользы. Второй шаг истинного раскаяния — это возвращение к Богу.

Записаться в наемники (ст. 19).

Третий шаг истинного раскаяния — бескорыстность и жертвенность. Прежде чем покинуть отчий дом, блудный сын находился на правах наследника. Он был сыном, а сын после смерти отца становился собственником его наследия. Однако, решив вернуться в отчий дом, сын забывает, что он был когда-то сыном, и предпочитает быть наемником. Истинное покаяние, истинное обращение к Богу предполагает чистоту мотивов.

### Свидетельство

- Нуждаетесь ли вы в ежедневном покаянии? Почему?
- Что вы чувствуете после того, как откроете Господу в по-каянии свое сердце?
- Бывает ли в вашей жизни проявление ложного покаяния? Осознаёте ли вы это?
- Готовы ли вы после раскаяния вернуться к Небесному Отцу бескорыстно?

### УРОК 12

## МОЛИТВА И ЖИЗНЬ

### Вступление

Молитва — это не только просьба, это нечто большее. Молитва — это наша жизнь, это то, что подкрепляет нас, дает нам стимул к жизни. Жить без молитвы значит жить без Бога, Источника жизни. Но если для нас молитва является лишь прошением об удовлетворении наших нужд, то вместо полноценной жизни мы выбираем жалкое существование.

### Ломка льда

«Вы не можете ничего сделать с долготой вашей жизни, но вы можете сделать что-то с ее шириной и глубиной» (Э. Эзар). Поразмышляйте над этими словами.

### Изучение Слова Божьего

Ин. 1:35–39; Мк. 10:46–52; Мф. 20:21, 22; 4 Цар. 2:9; Деян. 9:1–6; Гал. 2:20; 2 Кор. 3:2, 3.

- 1. Что хотели узнать ученики Иоанна Крестителя от Иисуса Христа?
- 2. Что хотел Вартимей получить от Христа?
- 3. О чем просила Иисуса мать Иакова и Иоанна?
- 4. Что желал получить от Бога пророк Елисей?
- 5. Чем апостол Павел отличался от всех вышеперечисленных людей? Что ожидал Павел от Христа?
- 6. Что имеет в виду апостол Павел, сравнивая верующих с письмом? Каким должно быть это письмо?
- 7. Что означают слова апостола Павла в Гал. 2:20?

### Комментарий

Иоанн Креститель много свидетельствовал об Иисусе Христе. Теперь двое его учеников хотели лично познакомиться с Ним, узнать Его поближе. Их интересовала Его миссия и то, каким образом она связана с ними.

У слепого Вартимея была иная просьба: он хотел получить от Бога физическое исцеление (ст. 51).

С какой просьбой мать с сыновьями подошла к Христу? (Мф. 20:21). Она просила для своих детей земной власти и процветания.

Илия знал, что Господь забирает его к Себе, и, обращаясь к Елисею говорит: «Проси, что сделать тебе», на что Елисей отвечает: «Дух, который в тебе, пусть будет на мне вдвойне». Елисей просит у Бога духовных благословений.

Таким образом, мы убеждаемся в том, что люди приходят к Господу по разным причинам. Некоторые движимы эгоистичными мотивами, другие — искренним познанием Бога, иные — желанием получить физическое или духовное благополучие. Согласимся, однако, что во всех вышеперечисленных случаях в центре молитвы находится человек. Все, о чем просит человек, он просит для себя.

Рассмотрим еще один библейский пример, где молитва представлена уже не как просьба, а как суть самой христианской жизни. В Деян. 9:1—6 говорится о Савле, который «дыша угрозами и убийством на учеников Господа» (ст. 1), отправился в Дамаск. Однако в Дамаске ему явился Господь и сказал: «Что ты гонишь Меня?» (Ст. 4). От присутствия Божьей славы Савл ослеп и «в трепете и ужасе» стал молиться. Как вам кажется, о чем молился Савл? Он мог бы молиться об исцелении, так как ослеп. Но Савл не молится об исцелении. О чем же молится Савл? Вот его молитва: «Господи! Что повелишь мне делать?» (Ст. 6).

Как эта молитва отличается от всех предыдущих молитв! В отличие от тех молитв Савл просит не для себя, а для Бога. Чем он может послужить Богу? Что он сможет сделать для Бога? Савл меняет суть вопроса. Не Господь говорит Савлу: «Что Мне сделать для тебя?», но Савл спрашивает Господа, что он может сделать для Него.

В Послании к коринфянам апостол Павел пишет: 2 Кор. 3:2, 3. Мы должны представлять собой письмо Христово, «узнаваемое и читаемое всеми человеками». Сегодня люди желают видеть, а не слышать. Сегодня Бог желает написать

письмо жителям этого мира. Он желает, чтобы мир прочел это письмо. И этим письмом являемся мы. Мы должны представлять Христа своей жизнью. Люди желают видеть Христа, и нашей обязанностью является показать Его им.

Апостол Павел сказал Господу: «Что мне сделать для Тебя?» Эта молитва и его желание служить истинному Богу обратила многих людей ко Христу. Он жил для Бога, всей своей жизнью служил Ему и в один день заявил: Гал. 2:20. Апостол Павел стал Христовым письмом. В своей жизни он настолько стал отражать характер Христа, что советует всем верным христианам подражать ему, как он Христу (1 Кор. 4:16).

#### Свидетельство

- Как вы отвечаете Господу на Его вопрос: «Что тебе нужно?»
- Обращаетесь ли вы к Богу только с просьбой удовлетворить ваши потребности или, подобно апостолу Павлу, предлагаете себя для служения Ему?
- Представьте, что вы являетесь тем письмом, о котором говорит апостол Павел. Что бы вы желали, чтобы люди видели в вас?
- Можете ли вы засвидетельствовать о себе, что уже не вы живете, но в вас живет Христос? Как вы представляете эту жизнь?





В этом году вы приглашены на праздник, который пройдет **ОНЛАЙН!** 

Смотрите праздничную трансляцию на сайте

# dodlifesource.ru

Знаем, что вам понравится! Поэтому пригласили особых гостей и подготовили интересные семинары.



# ПОЛУЧАЙТЕ ПОДАРКИ!

РЕГИСТРИРУЙТЕСЬ на сайте dodlifesource.ru и ВЫИГРЫВАЙТЕ призы!

Розыгрыш пройдет 2 июня.

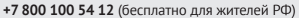
# СКИДКИ 16% И 40%!

ТОЛЬКО 1 И 2 ИЮНЯ

Заказы принимаются с 8:00 до 20:00 (по Москве)

# ПОДАРКИ ВО ВСЕ ЗАКАЗЫ!

КАК ЗАКАЗАТЬ НАШИ КНИГИ:



**+7 953 441 82 45** (Телеграм)

В интернет-магазине **7knig.org**